
Religie & Samenleving
2025 – Jaargang 20, nr. 3 – religiesamenleving.nl

161
Religie & Samenleving – Sengers – DOI: 10.54195/RS.23724

A R T I K E L  –  R E F L E C T I E S  O P  G O D  I N  N E D E R L A N D  19 6 6 - 2 0 2 4

Statistiek versus ervaringswaarden********

Een pleidooi voor meer theorie en empirie

Erik Sengers*

Abstract
The longitudinal research project God in the Netherlands (GiN) concluded in its 2025 
edition several contradictory trends. On the one hand, there are clear signs of secular-
ization, while on the other hand there are higher levels of orthodoxy among believers. 
In society, religious values seem to be transformed in culture. As the authors were 
not able to bring these trends together in one theoretical framework, this article 
proposes the Luhmann-Beyer theory of functional differentiation as an explanation: 
as society differentiates and human society becomes prominent (secularization), 
religion becomes a differentiated system on its own (sacralization), and as a differ-
entiated system it has to perform religious functions for the rest of society (culturali-
zation). This implies, however, contrary to some critiques of the GiN research project 
that the research is too focused on institutionalized religion, that we have to focus on 
institutional religion to understand what role religion plays in modern society. In the 
conclusion, several directions for future research are sketched on the basis of the GiN 
research results and the Luhmann-Beyer theory.

Keywords: the Netherlands, religion, secularization, functional differentiation, civil 
religion

De religieuze situatie is diffuus
De auteurs van God in Nederland 1966-2024 hadden zeker niet gedacht dat ze bij ons 
aan de eettafel nog een keer onderwerp van gesprek zouden worden. Nu kunt u zich 
indenken dat het bij ons wel vaker gaat over religie, kerk en samenleving, maar nadat 
ik verteld had dat ik de boekpresentatie van het rapport aan de VU had bezocht, 

*	 Erik Sengers is godsdienstsocioloog en kerkhistoricus en hoogleraar geestelijke verzorging in de krijgs-
macht aan de Tilburg School of Catholic Theology.

DOI: 10.54195/RS.23724

Sengers



162
Religie & Samenleving – Sengers – DOI: 10.54195/RS.23724

162

kwam mijn dochter met het verhaal dat ze regelmatig goede gesprekken heeft met 
medestudenten over ‘het geloof’. Terwijl ik net omstandig had uitgelegd dat het 
aantal gelovigen verder was gedaald, kwam zij met deze interessante doch particu-
liere waarneming. Een waarneming die echter wel aansloot bij de media-aandacht 
voor de boekpresentatie: onder jongeren zou de aandacht voor religie en geloof 
groeien. Tijdens de boekpresentatie werden deze krantenkoppen door de auteurs 
genuanceerd; halfslachtig, want de signaalwoorden stonden wel in de conclusies en 
helemaal verklaren konden ze het ook niet. Tsja, daar zit je dan aan de eettafel met je 
academische opleidingen. Wat moet je er nog over zeggen? In ieder geval is er meer 
over te zeggen dan er tijd is tijdens het avondeten.

Waar mijn gedachten bij het lezen van het rapport op bleven hangen waren de gods-
dienstsociologische reflecties die de auteurs in de conclusies hebben opgenomen 
(Kregting, Van Lieburg en Vermeer 2025, 153-64). Ze wijzen op drie ‘soms tegen-
gestelde’ ontwikkelingen (waarvan twee contrapuntsgewijs geformuleerd zijn), die 
de bevindingen over het verband tussen religie en sociale samenhang duiden. De 
eerste ontwikkeling is religieuze individualisering en culturele homogenisering. Hiermee 
wordt bedoeld dat er enerzijds sprake is van een steeds individuelere geloofsbele-
ving, niet meer verbonden met kerkelijke kaders (ook onder kerkleden), maar dat 
anderzijds de Nederlandse bevolking steeds meer overeenkomstige waarden en 
overtuigingen heeft. De grenzen tussen de groepen zijn vervaagd – behalve met 
de orthodox-protestanten en dat is ook een vorm van homogenisering. De tweede 
ontwikkeling is polarisatie en stabilisering en sluit hierbij aan. Ze benoemt de onder-
zoeksgegevens dat de daling van het aantal kerkleden naar een stabilisatiepunt lijkt 
te gaan, maar dat deze leden wel meer onderscheidende standpunten hebben; een 
trend die eveneens bij moslims wordt waargenomen. Ook zijn jongeren in het alge-
meen conservatiever en kunnen zo bij kerken uitkomen, wat het beeld versterkt. De 
derde ontwikkeling is religieuze symbolisering wat wil aanduiden dat ‘elementen van 
de kerkelijke godsdienstigheid zijn getransformeerd in uitingen van civiele religie’ 
(Kregting et al. 2025, 163): Nederlanders willen kerken en kerkelijke feestdagen niet 
kwijt als uiting van de Nederlandse (christelijke) cultuur.

Deze ontwikkelingen worden gesignaleerd, maar niet in een groter theoretisch 
verband gezet. Terwijl dat volgens mij wel mogelijk is. De theorie van functionele 
differentiatie van Luhmann (2002) en verder ontwikkeld door Peter Beyer (1994; 
2006), levert volgens mij de aanknopingspunten om deze ontwikkelingen in samen-
hang te zien en daardoor een scherper beeld te krijgen van wat er in het religieuze 
veld gebeurt. Daarvoor zal ik eerst wat dieper de resultaten van het onderzoek God in 
Nederland voorstellen aan de hand van hun eigen indeling: belonging, believing, beha-
ving en het concept civiele religie. In het tweede gedeelte zal ik enkele theoretische 



163
Religie & Samenleving – Sengers – DOI: 10.54195/RS.23724

163

noties van Luhmann en Beyer voorstellen met het oog op deze resultaten. In het 
derde gedeelte wil ik enkele reacties op het onderzoek bespreken die ervoor pleiten 
om niet zo sterk naar dit soort cijfers te kijken en meer antropologische gegevens te 
gebruiken voor het bepalen van de stand van religie en geloof in Nederland. Daarbij 
gaat het ook om de vraag welke vorm ‘religie’ in onze publieke waarneming zal krijgen. 
In de conclusie zal ik vanuit de theorie ingaan op de onderzoeksresultaten en op de 
voorgestelde aanpassingen, en een kleine apologie van statistisch onderzoek geven.

God in Nederland: secularisatie en sacralisering?
Het eerste waar de onderzoekers naar hebben gekeken is de belonging, het verbonden 
zijn met religieuze gemeenschappen. De cijfers laten hier een voortgaand proces 
van ontkerkelijking, in de zin van institutionele ongebondenheid, zien. Momenteel 
zegt 73% van de bevolking niet verbonden te zijn met een religieuze gemeenschap. 
Katholieken (8%) en leden van de PKN (6%) zetten hun dalende trend voort, ortho-
doxe protestanten blijven stabiel (4%). Ook het percentage overige kerken en religies 
(met name, maar niet uitsluitend, moslims) blijft sinds de laatste telling nagenoeg 
stabiel op 9%. Met name onder katholieken vond en vindt ontkerkelijking plaats. En 
het proces zal nog wel even doorgaan, want vooral oudere generaties zijn kerklid. 
Hoe jonger de respondenten, hoe minder kerkleden er te vinden zijn. Van de gene-
ratie Y (1986-2000) identificeert 11% zich als kerklid, van de jongere generatie Z (2001-
2007) is dat 13%. Dit is inclusief de categorie ‘overige’; de generaties worden niet 
uitgesplitst naar kerklidmaatschap (Kregting et al. 2025, 39-41, 70-71, 173).

Het tweede waar de onderzoekers naar hebben gekeken is believing, het geloof. Ook 
hier zien we over de gehele lijn een daling – met enkele bijzonderheden. Het aandeel 
Nederlanders dat zich als gelovig beschouwt blijft dalen en ligt in dit onderzoek op 
36%. Wat zich in voorgaande onderzoeken al aftekende en nu steeds duidelijker 
wordt, is dat kerklid en gelovig-zijn steeds meer samenvallen. Dit proces zal nog wel 
even doorgaan, want het aandeel Nederlanders dat zegt dat het geloof van betekenis 
is, daalt, ook onder kerkleden. Vooral onder katholieken is er nog verdere afname te 
verwachten. Met het christendom voelt zich 32% van de bevolking verbonden, maar 
blijkbaar deels in een losse (culturele?) zin, want 19% is kerkelijk verbonden. Ook 
de instemming met geloofspunten (transcendente werkelijkheid, goddelijke status 
van Jezus, Bijbel als Gods woord, leven na de dood) vertoont een algehele daling, 
maar onder kerkelijken is er een kleine stijging. Ook bij dit onderdeel zien we een 
generatie-effect (jongeren minder gelovig dan ouderen) en daarnaast zijn vrouwen, 
lager opgeleiden en migranten over het algemeen geloviger dan hun tegenpolen 
(Kregting et al. 2025, 41-62, 71-72, 174).



164
Religie & Samenleving – Sengers – DOI: 10.54195/RS.23724

164

Ten derde keken de onderzoekers naar behaving, de deelname aan kerkelijke en reli-
gieuze praktijken. Hier zien we eigenlijk dezelfde patronen als in het voorgaande, 
namelijk een algehele afname. Zo gaat 14% van de Nederlandse bevolking regel-
matig of soms naar de kerk, tendens dalend, zeker onder katholieken. Onder protes-
tanten blijft het kerkbezoek hoog en stabiel. De behoefte aan kerkelijke rituelen, ook 
als ze zelf vorm mogen worden gegeven, is onder de gehele Nederlandse bevolking 
eveneens verder gedaald, stabiel onder protestanten en onder katholieken verder 
gedaald. Ook het lezen in de Bijbel en het bidden is onderworpen aan een dalende 
trend; zeker het bidden blijft onder protestanten een veel voorkomende praktijk. 
Interessant is dat deze praktijken ook voorkomen onder gelovigen en spirituelen die 
niet religieus gebonden zijn, maar dat zijn geen hoge percentages binnen deze toch 
al kleine groepen. Ook hier laten vrouwen, lager opgeleiden en migranten over het 
algemeen een hogere deelname zien dan hun tegenpolen (Kregting et al. 2025, 62-70, 
72-73, 175).

De beschrijving in het onderzoek van christendom als civiele religie valt uiteen in 
twee delen, die ik hier aan de hand van de conclusies zal voorstellen. Het eerste deel 
gaat over religie als sociaal bindmiddel. De publieke rol van religie wordt in Neder-
land vooral symbolisch gezien: ongeveer de helft van de bevolking vindt dat religie 
bij verschillende maatschappelijke kwesties van belang is, maar dat betekent niet 
dat religie een rol mag spelen in de publieke ruimte. Daadwerkelijke invloed van de 
kerken op de samenleving wordt veelal afgewezen. Kerk en christendom symboli-
seren een stuk van de Nederlandse identiteit, maar het gebeurt zeker ook voor een 
stuk door meer seculiere symbolen zoals Koningsdag en de herdenkingen op 4 en 
5 mei. Kerken zijn nog wel belangrijk voor sociale contacten en het doen van vrijwil-
ligerswerk, maar dat geldt alleen voor de kerkgangers (Kregting et al. 2025, 115-19). 
Het tweede deel gaat over religie als moreel richtsnoer. De kerken genieten nog maar 
weinig gezag. Zo worden voorgangers niet geraadpleegd voor vragen in het persoon-
lijk leven (dit geldt overigens niet voor protestantse kerkleden). Op het vlak van de 
sociale ethiek zijn de verschillen tussen kerkelijke en niet-kerkelijk leden minimaal, 
maar onduidelijk is of dit gezien kan worden als een doorwerking van de christelijke 
sociale ethiek in de gehele samenleving of dat het een aanpassen is van de kerkleden 
aan de seculiere cultuur (Kregting et al. 2025, 145-48).

Op basis van deze gegevens concludeer ik zelf vier tendensen in het onderzoek, in 
plaats van de drie door de auteurs gesignaleerde ontwikkelingen. De eerste tendens 
is een algehele afname van de omgang met ‘religie’ in het algemeen: deelname in reli-
gieuze praktijken, aanhang van religieuze kernpunten, ethische en morele oriëntatie 
door religieuze inhoud en/of instanties. Dit geldt niet alleen voor het christendom, 
maar voor het gehele palet. De tweede tendens is dat onder de jongste generatie, in 



165
Religie & Samenleving – Sengers – DOI: 10.54195/RS.23724

165

vergelijking met de leeftijdsgroep voor hen, een stijging van de omgang met ‘religie’ 
is waar te nemen van enkele procentpunten, maar ik zou daarbij willen aantekenen 
dat dit plaatsvindt onder een kleine groep. Verklaringen worden hiervoor in het 
onderzoek niet gegeven, maar het zou een geboorte-effect kunnen zijn (religieuze 
mensen krijgen meer kinderen) of ‘het Goddijn-effect’ (minderheden hebben een 
sterkere onderlinge band en vertonen daardoor een hogere participatie, Goddijn 
1957). De derde tendens is dat de groep orthodoxe protestanten duidelijk te onder-
scheiden is van de andere religieuze groepen, met name de katholieken. In omvang 
zijn ze stabiel, hun participatie stijgt op enkele punten en ze zijn in gelovig en ethisch 
opzicht duidelijk anders dan Nederlandse bevolking. De vierde tendens is dat de 
maatschappelijke invloed van christendom en kerk zich nog wel in het culturele 
domein beweegt, maar dat geldt voor een duidelijke minderheid van de bevolking en 
niet voor alle Nederlanders.

Religie als systeem in gedifferentieerde samenleving
De theorie van Luhmann en Beyer beziet de moderne samenleving als functioneel 
gedifferentieerd. ‘De samenleving’ als het geheel van menselijke communicatie 
bestaat uit verschillende maatschappelijke subsystemen die rondom specifieke 
codes georganiseerd zijn. Voor religie is deze code de dichotomie immanent-trans-
cendent: het religieuze subsysteem onderscheidt wat werelds is en buitenwerelds, 
en spreekt over de wereld in buitenwereldse termen. De communicatie van subsys-
temen kan plaatsvinden op drie verschillende manieren: door persoonlijke interactie 
van mens tot mens, door institutionele communicatie en door sociale bewegingen. 
Door te communiceren over immanent-transcendent wordt religie een eigen subsys-
teem in de moderne samenleving, functioneel gedifferentieerd en institutioneel 
gespecialiseerd. De functie van het religieuze subsysteem voor het gehele sociale 
systeem is ‘… to lend meaning to the root indeterminability of all meaningful human 
communication, and to offer ways of overcoming or managing this indeterminability 
and its consequences’ (Beyer 1994, 102). Hier zitten dus twee dingen in de definitie: 
religie geeft de wereldse communicatie een betekenis (zingeving) en waar de wereld 
dit niet zelf kan helpt religie dit te vinden (Beyer 1994, 75, 81-82; 2006, 79-97, 49-53, 
een variant op communicatievormen 106-14).

Subsystemen hebben via de functie een relatie tot het gehele systeem. Via ‘perfor-
mance’ of prestaties hebben ze een relatie tot andere subsystemen. Dit vergt een 
kleine inleiding. Omdat de samenleving functioneel gedifferentieerd is, is elk subsys-
teem geconcentreerd op zijn eigen gespecialiseerde communicatie. Daardoor dekt 
elk subsysteem maar een gedeelte van het menselijk bestaan af, en gezamen-
lijk dekken ze niet het gehele menselijke bestaan af. In termen van de theorie: de 



166
Religie & Samenleving – Sengers – DOI: 10.54195/RS.23724

166

subsystemen laten een groot deel van de sociale communicatie onbestemd en onbe-
roerd. De prestatie van het religieuze systeem bestaat in het oppakken van deze 
leemte, doordat de typisch religieuze dichotomie wordt toegepast op problemen 
die wel in andere subsystemen ontstaan (bijvoorbeeld armoede in het economisch 
systeem), maar daar of in andere subsystemen niet worden opgelost. Door perfor-
mance laat het religieuze systeem zien welk belang ze heeft voor het dagelijks leven 
(waar de verschillende gedifferentieerde systemen om aandacht schreeuwen). Voor 
de praktisch theologen onder ons: volgens Beyer is het functionele probleem van 
religie (secularisatie) feitelijk een prestatieprobleem en ligt de oplossing eerder in 
effectieve toepassingen van religieuze communicatie (inclusief handelingen) dan in 
meer religieuze betrokkenheid (Beyer 1994, 80, 82, 99).

Het verhogen van religieuze betrokkenheid en praktijk is op zijn best interpersoon-
lijke communicatie en institutionele communicatie. De betekenis van een subsys-
teem voor het geheel van de samenleving en voor andere subsystemen, gaat via 
sociale bewegingen. Sociale bewegingen overbruggen het gat tussen de geprivati-
seerde functie en publiek invloedrijke performance. Sociale bewegingen zijn in staat 
binnen andere subsystemen te opereren, problemen te adresseren en allianties 
aan te gaan met sociale bewegingen binnen andere subsystemen. Op deze manier 
kan religieuze communicatie, ondanks de privatisering (secularisatie) die inherent 
is aan de functioneel gedifferentieerde samenleving, een bron van cultureel kapi-
taal worden – zeker als het samengaat met politieke bewegingen. In een interessant 
betoog (waarin de duivel een prominente rol speelt) maakt Beyer duidelijk dat libe-
rale religie het hiermee moeilijk zal hebben, omdat ze de religieuze dichotomie niet 
strikt hanteert in haar communicatie via sociale relaties, instituties en sociale bewe-
gingen, en daardoor niet duidelijk kan maken wat de meerwaarde is van functioneel 
gedifferentieerde religieuze communicatie. Haar performance is immanent, niet 
religieus. De conservatieve optie maakt religie het meest zichtbaar in deze wereld 
(Beyer 1994, 78-79, 87-90, 97).

Als antwoord op de vraag van de onderzoekers van God in Nederland, hoe algehele 
secularisatie, gedeeltelijke sacralisering en culturalisering samen gedacht kunnen 
worden, kan het beste samenvattend Beyer (1994, 71-72) zelf aan het woord gelaten 
worden. De moderne samenleving bevordert structureel de privatisering van religie 
en biedt tegelijkertijd ook de voedingsbodem voor een hernieuwde publieke invloed 
van religie. Religies kunnen de bron worden van collectieve verplichtingen en collec-
tieve handelingen in de naam van deze normen kunnen voor de hele samenleving 
(politiek) gelegitimeerd worden. Als institutionele religie publiek invloedrijk wil 
worden, is het niet voldoende dat er een hoog niveau van individuele religiositeit is 
of dat religie geïnstitutionaliseerd is. Het is belangrijk dat religieuze leiders controle 



167
Religie & Samenleving – Sengers – DOI: 10.54195/RS.23724

167

hebben over een dienst die onontbeerlijk is voor de wereld van vandaag. Dat is niet 
makkelijk, omdat de moderne samenleving immanent is en het dus moeilijk is om 
een buitenperspectief aan te nemen. Maar het zal makkelijker worden als religi-
euze leiders traditionele religieuze modaliteiten toepassen in reactie op de moderne 
samenleving en daarmee mobiliseren. Privatisering is het gevolg van de verminde-
ring van het belang van de functie van religie. Publieke invloed is mogelijk als religie 
een rol vervult als cultureel kapitaal voor andere subsystemen.

Ontgrenzing van het religieuze veld
Beyer benadrukt dus het belang van een duidelijke religieuze taal, ook in de moderne 
tijd. Juist die taal, zoals neergeslagen in de enquêtevragen van God in Nederland, 
riepen kritiek op tijdens de boekpresentatie. Peter van Rooden (emeritus UvA) vindt 
dat het rapport geen recht doet aan de gelaagdheid van de religieuze ervaringen 
en gaat zelfs zover te zeggen dat het vragen stelt op basis van geconstrueerde 
meningen. Ook bekritiseert hij dat waar het rapport schuurt (bijvoorbeeld als 20% 
voorstander is van religieus onderwijs maar ruim 60% van de kinderen daar heen 
gaat), er door de auteurs niet wordt doorgevraagd. Vooral mist hij de opname van de 
islam in het rapport, wat hem ook persoonlijk raakt. Dat is volgens hem een kwalijke 
bevestiging van de maatschappelijke realiteit waarin moslims niet serieus worden 
genomen. Daarnaast gaat het rapport eraan voorbij dat extreemrechtse stromingen 
doelbewust een variant van christelijke ‘civil religion’ inzetten als middel tot uitslui-
ting van moslims. Nu gaat het onderzoek niet over moslims en hun maatschappe-
lijke betekenis, met valide argumenten, maar zijn punt over de verbinding politiek 
en religie is wel interessant. Hij had dit kunnen uitwerken door aan te sluiten bij zijn 
bekendste werk Religieuze regimes (Van Rooden 1996). Op basis van de cijfers had hij 
dan kunnen verduidelijken dat er sprake is van een nieuw regime dat individualisme 
en marktwerking bevordert en een publieke rol van religie alleen toestaat als het 
onschadelijk is voor een dergelijk regime.

De theoloog der Nederlanden Mirella Klomp (hoogleraar PThU) zegt in haar reactie 
dat ze het religiebegrip dat gehanteerd wordt veel te smal vindt en niet conform de 
huidige stand van de wetenschap. Zo zijn de secularisatiethese en de dichotomie reli-
gieus-seculier al langer terzijde geschoven. De gestelde vragen meten voornamelijk 
een institutioneel christendom op basis van normatieve praktijken die verdwijnen 
en hoe deze normen toepasbaar zijn op niet-christenen. Daardoor zien we meer niet 
dan wel. Ze zegt dat er op het religieuze veld een veel grotere rijkdom en variatie 
is die ons meer informatie kan geven over religie in deze tijd. Ze pleit in toekom-
stig onderzoek voor een combinatie van kwalitatief en kwantitatief onderzoek, met 
meer aandacht voor diverse praktijken waarin religieuze inspiratie terugkomt; ook 



168
Religie & Samenleving – Sengers – DOI: 10.54195/RS.23724

168

moslims en joden moeten worden meegenomen. Mijn vraag aan haar zou zijn wat ze 
van deze nieuwe aanpak verwacht, ook omdat de voorstellen wat algemeen blijven. 
Komt er dan een grotere religieuze betrokkenheid naar voren (terwijl God in Neder-
land laat zien dat steeds minder mensen zichzelf als gelovig zien)? Zijn praktijken 
(voor de deelnemers) religieus als theologen dat als zodanig duiden? Wat zouden 
haar resultaten zeggen over maatschappelijke trends, bestaat er dan helemaal geen 
secularisatie?

In de lijn van deze kritiek kan ook gewezen worden op de these van Kees de Groot 
(2018, hoogleraar Tilburg University) over de ‘liquidation of the church’. Het begrip 
liquidation heeft hier een dubbele betekenis. Enerzijds is het een theoretisch begrip 
dat aansluit bij de gedachten over ‘liquid modernity’ van Zygmunt Bauman, waarin 
gesteld wordt dat de grenzen tussen de maatschappelijke domeinen in de hoogmo-
derne samenleving oplossen en in elkaar overvloeien. Tegelijk is het een empirisch 
(en praktisch-theologisch) begrip dat stelt dat in de moderne samenleving de insti-
tutionele kerken in de uitverkoop gaan (of failliet zijn – liquidation/liquidated) waar-
door elementen en praktijken die vroeger verbonden waren met de instituties, nu 
onbekommerd op andere plekken opduiken en een nieuwe vorm krijgen. Dit geldt 
zowel voor religieuze gebouwen en voorwerpen, alsook voor tradities, gebruiken 
en geloofs- en waardenvoorstellingen. Hij beschrijft verschillende voorbeelden van 
deze transformatie en redistributie, zoals televisiekerkdiensten, geestelijke verzor-
ging in de gezondheidszorg, spirituele centra en voorbeelden uit musea en theater-
voorstellingen.

De rode draad bij deze drie auteurs is dat er gepleit wordt voor een bredere en meer 
open blik op het religieuze veld en een weg-bewegen van institutionele vormen van 
religie. Zelf ben ik er niet zo zeker van dat we dan goed in beeld hebben wat de 
sociale betekenis van religie is en in de toekomst zal zijn. Wat ons bij zal blijven is 
niet de queere rabbijn die in de vredesbeweging zit, maar de leden van het kabinet 
Netanyahu. Niet de bisschop die Trump tegensprak (Budde 2025), maar de evange-
licals die voor hem bidden. Niet de moslims die interreligieus de iftar vieren, maar 
de regimes in Istanbul, Saoedi-Arabië en Iran die strijden om de interpretatie van de 
islam. Niet de aardige veganistische hindoe eettent, maar het regime Modi in India. 
Niet de open katholieke school waar Suikerfeest én kerst gevierd wordt, maar de 
reformatorische school met de Bijbel die niet wil meedoen met de week van de lente-
kriebels. De voorbeelden achter de komma zijn de casussen die Beyer in zijn boeken 
zou kunnen beschrijven. De voorbeelden aan het begin van de zinnen zijn volgens 
hem (Beyer 2006, 113-14) voorbeelden van de privatisering van religie, gedoemd op 
te gaan in andere subsystemen. Hij ontkent zelfs dat het religie is, omdat ze niet de 
dichotomie seculier-sacraal voor hun functie en performance hanteren.



169
Religie & Samenleving – Sengers – DOI: 10.54195/RS.23724

169

Religie van de toekomst
Concluderend zal ik op basis van het hiervoor gezegde ingaan op de vier, in de tweede 
paragraaf geïdentificeerde tendensen uit God in Nederland. De eerste tendens is een 
algehele afname van de omgang met ‘religie’. Secularisatie is niet een overbodig 
begrip geworden. Hoe omvattender en diepgaander de sociale communicatie, het 
sociale systeem, is, hoe moeilijker het is om bovennatuurlijke communicatie in te 
brengen. En dit proces zal, gezien de cijfers, in Nederland nog wel even doorgaan. 
Met name, zo laten de cijfers zien, is onder katholieken nog wel een verdere daling te 
verwachten. Dat is ook theoretisch wel te voorspellen. Katholieken hebben een insti-
tutionele reflex, die zeker in tijden van teruggang nog sterker wordt. Beyer voorspelt 
dat dit nodig, maar niet voldoende is. Het is nodig omdat, zou ik zeggen, de institu-
tionele communicatie voorwaardelijk is voor de andere vormen van communicatie: 
zonder dat weten we niet waar de communicatie over gaat. Maar het is niet voldoende, 
omdat met institutionele communicatie niet aan performance kan worden gedaan. 
Het zou daarom interessant zijn om als onderzoekers meer aandacht te geven aan 
de missionaire initiatieven waartoe Paus Franciscus en ook Leo XIV oproepen, en aan 
protestantse kant bijvoorbeeld aan de pioniersplekken.

De tweede tendens was dat onder jongeren de omgang met ‘religie’ groter was dan 
onder generaties voor hen. Vanuit performance gedacht is het niet raar dat jongeren 
religieuzer zijn. Zij krijgen immers de volle last van de moderne samenleving voor 
hun kiezen: keuzestress, oorlogen, klimaatverandering, economische crises, huizen-
problemen, pensioenonzekerheid, langer doorwerken, zorglast voor ouderen, 
verschraling van het onderwijs, en ze hebben ook nog om te gaan met langeter-
mijngevolgen van COVID. Ga er maar aan staan, dan kun je wel wat hulp van boven 
gebruiken. Evenzo is het niet verwonderlijk dat de religiositeit bij vrouwen, migranten 
en lager opgeleiden hoger is. Zij ervaren in onevenredige mate de ongelijkheden in 
de moderne systeemwereld; een wereld die niet aansluit bij hun leefwereld: voor 
vrouwen is dat ongelijke betaling en onverminderd seksisme, voor migranten discri-
minatie en uitsluiting, voor lageropgeleiden baanonzekerheid en bestaansonzeker-
heid. Maar waar performance een verklaring is, is het ook een wetenschappelijk 
probleem: waar vindt door het religieuze systeem deze blijkbaar stijgende perfor-
mance plaats? Een idee zou zijn om bijvoorbeeld het stemgedrag van vrouwen, 
migranten en lager opgeleiden nader te onderzoeken, om te kijken waar hun private 
en institutionele communicatie worden omgezet in sociale beweging.

De derde tendens was dat de orthodox-protestanten duidelijk te onderscheiden 
zijn als groep en ook stabiel blijven in omvang en participatie. Het is een interes-
sante waarneming en stelt de vraag of deze groep binnen het religieuze (christelijke) 
systeem de functie van religie gaat overnemen. In ieder geval hebben ze bijvoorbeeld 



170
Religie & Samenleving – Sengers – DOI: 10.54195/RS.23724

170

met de ChristenUnie en SGP een duidelijke stem in het politieke systeem, met de 
Evangelische Omroep in het mediasysteem, en met de Christelijke Hogeschool Ede in 
het onderwijssysteem. Ook in andere subsystemen zijn (kleine) protestants-christe-
lijke organisaties actief. Onderzocht zou kunnen worden of er verbindingen ontstaan 
met andere institutionele en persoonlijke communicatie in het religieuze systeem. 
Met andere woorden: of er bijvoorbeeld een nieuwe antithese ontstaat (de verbin-
ding tussen katholieken en neocalvinisten die eind negentiende eeuw de liberale 
dominantie in politiek en samenleving omvergeworpen heeft). Er zijn al aanwijzingen 
te vinden voor samenwerking tussen conservatieve katholieken en protestanten. Als 
zich daar conservatieve moslims bij zouden aansluiten, dan komt er een beweging 
op gang die daadwerkelijk invloed gaat uitoefenen op de samenleving (een dystopie 
in Houellebecq 2015). Beyer (1994, 102) ziet de ontwikkeling van een mondiaal 
systeem van religie, dat alle (diverse) vormen van religieuze communicatie omvat, 
niet gebeuren. Zelf ben ik wel benieuwd wat de toekomst gaat brengen.

De vierde tendens is dat er zich een zekere maatschappelijke en culturele invloed van 
christelijke religie laat vaststellen, aangeduid als civiele religie. Er werd gekeken naar 
twee aspecten: saamhorigheid en moraal. Op beide gebieden werd, kort door de 
bocht, geantwoord: fijn dat kerken er zijn, maar ze moeten zich niet met mijn leven 
bezighouden. Dat is toch precies wat secularisatie is: het onttrekken van het dage-
lijks leven aan de begeleiding van religieuze instanties en voorstellingen. Vanuit het 
onderzoek God in Nederland (en zijn opdrachtgever) geredeneerd is het glas halfvol, 
maar theoretisch wordt het glas gewoon leeggedronken. Want stel je voor dat kerken 
feesten als Sinterklaas, Kerstmis en Sint-Maarten weer gaan terugclaimen (‘Kerst 
wordt u aangeboden door Intratuin’), dan is bij het volgende onderzoek deze waar-
dering lager. Ook de seculiere viering van Allerzielen staat nu ingeschreven in het 
UNESCO-register voor werelderfgoed (Sengers 2015), niet wat al eeuwenlang in de 
Katholieke Kerk gevierd wordt. Dus het is ook hier zaak om de vinger aan de weten-
schappelijke pols te houden en dit soort culturele processen empirisch en theore-
tisch te blijven onderzoeken.

Tenslotte de vraag die door de critici gesteld werd: moeten we niet weg van de 
vragen over institutionele religie? Is er niet veel meer religie dan op deze manier 
wordt gemeten? Ja, dat zal er vast zijn. Overal waar mensen zich laten aanspreken 
door bovennatuurlijke communicatie, en dat hoeft van mij niet per se christelijk te 
zijn, daar is religieuze communicatie te vinden. In die zin zijn getallen ook belangrijk 
om te laten zien hoeveel communicatie er is, waar het zich institutionaliseert, door 
welke inhoud zich grotere groepen mensen laten aanspreken. Op zich stelt God in 
Nederland daarvoor de goede vragen, en natuurlijk kan een onderzoek als dit niet 
alles willen omvatten; dat werd ook verantwoord. Er werd gekeken naar persoonlijke 



171
Religie & Samenleving – Sengers – DOI: 10.54195/RS.23724

171

communicatie, naar institutionele communicatie, en ook naar sociale beweging/
maatschappelijke relevantie, dus vanuit de theorie ben ik tevreden. In deze laatste 
paragraaf werden een aantal kleine suggesties gedaan om ook wat andere vragen 
te stellen, die meer doelen op performance dan op functie: welke problemen in de 
moderne samenleving kan religie benoemen, duiden, oplossen? Maar over het alge-
meen kijk ik uit naar de volgende versie, wat de onderzoekers er de komende tien 
jaar mee gaan doen en welke gesprekken ik zal hebben aan de keukentafel.

Literatuur
Beyer, Peter. 1994 (herdruk 2000). Religion and Globalization. SAGE.
Beyer, Peter. 2006. Religions in Global Society. Routledge.
Budde, Mariann. 2025. Durf moedig te zijn. Op beslissende momenten. KokBoekencentrum.
Goddijn, Johannes J.O. 1957. Katholieke minderheid en protestantse dominant. Sociologische nawerking 

van de historische relatie tussen katholieken en protestanten in Nederland en in het bijzonder in de 
provincie Friesland. Van Gorcum & Comp. – G.A. Hak & dr. H.J. Prakke.

Groot, Kees de. 2018. The Liquidation of the Church. Routledge.
Houellebecq, Michel. 2015. Soumission. Flammarion.
Kregting, Joris, Fred van Lieburg en Paul Vermeer. 2025. God in Nederland 1966-2024. HDC Centre for 

Religious History.
Luhmann, Niklas. 2002. Die Religion der Gesellschaft. Suhrkamp.
Rooden, Peter van. 1996. Religieuze regimes. Over godsdienst en maatschappij in Nederland,
	 1570-1990. Bert Bakker.
Sengers, Erik. 2015. “Er is meer tussen hemel en aarde. Spiritualiteit tussen individu en collectief.” In 

Tussen geloof en ongeloof. Religie en geloof in een seculiere wereld, geredigeerd door Rudi te Velde. 
Valkhof Pers.




