ARTIKEL - REFLECTIES OP GOD IN NEDERLAND 1966-2024

Statistiek versus ervaringswaarden

Een pleidooi voor meer theorie en empirie

Erik Sengers”

Abstract

The longitudinal research project God in the Netherlands (GiN) concluded in its 2025
edition several contradictory trends. On the one hand, there are clear signs of secular-
ization, while on the other hand there are higher levels of orthodoxy among believers.
In society, religious values seem to be transformed in culture. As the authors were
not able to bring these trends together in one theoretical framework, this article
proposes the Luhmann-Beyer theory of functional differentiation as an explanation:
as society differentiates and human society becomes prominent (secularization),
religion becomes a differentiated system on its own (sacralization), and as a differ-
entiated system it has to perform religious functions for the rest of society (culturali-
zation). This implies, however, contrary to some critiques of the GiN research project
that the research is too focused on institutionalized religion, that we have to focus on
institutional religion to understand what role religion plays in modern society. In the
conclusion, several directions for future research are sketched on the basis of the GiN
research results and the Luhmann-Beyer theory.

Keywords: the Netherlands, religion, secularization, functional differentiation, civil
religion

De religieuze situatie is diffuus
De auteurs van God in Nederland 1966-2024 hadden zeker niet gedacht dat ze bij ons
aan de eettafel nog een keer onderwerp van gesprek zouden worden. Nu kunt u zich
indenken dat het bij ons wel vaker gaat over religie, kerk en samenleving, maar nadat
ik verteld had dat ik de boekpresentatie van het rapport aan de VU had bezocht,

*

Erik Sengers is godsdienstsocioloog en kerkhistoricus en hoogleraar geestelijke verzorging in de krijgs-

macht aan de Tilburg School of Catholic Theology.

161

Religie & Samenleving — Sengers — DOI: 10.54195/RS.23724



kwam mijn dochter met het verhaal dat ze regelmatig goede gesprekken heeft met
medestudenten over ‘het geloof’. Terwijl ik net omstandig had uitgelegd dat het
aantal gelovigen verder was gedaald, kwam zij met deze interessante doch particu-
liere waarneming. Een waarneming die echter wel aansloot bij de media-aandacht
voor de boekpresentatie: onder jongeren zou de aandacht voor religie en geloof
groeien. Tijdens de boekpresentatie werden deze krantenkoppen door de auteurs
genuanceerd; halfslachtig, want de signaalwoorden stonden wel in de conclusies en
helemaal verklaren konden ze het ook niet. Tsja, daar zit je dan aan de eettafel met je
academische opleidingen. Wat moet je er nog over zeggen? In ieder geval is er meer
over te zeggen dan er tijd is tijdens het avondeten.

Waar mijn gedachten bij het lezen van het rapport op bleven hangen waren de gods-
dienstsociologische reflecties die de auteurs in de conclusies hebben opgenomen
(Kregting, Van Lieburg en Vermeer 2025, 153-64). Ze wijzen op drie ‘soms tegen-
gestelde’ ontwikkelingen (waarvan twee contrapuntsgewijs geformuleerd zijn), die
de bevindingen over het verband tussen religie en sociale samenhang duiden. De
eerste ontwikkeling is religieuze individualisering en culturele homogenisering. Hiermee
wordt bedoeld dat er enerzijds sprake is van een steeds individuelere geloofsbele-
ving, niet meer verbonden met kerkelijke kaders (ook onder kerkleden), maar dat
anderzijds de Nederlandse bevolking steeds meer overeenkomstige waarden en
overtuigingen heeft. De grenzen tussen de groepen zijn vervaagd - behalve met
de orthodox-protestanten en dat is ook een vorm van homogenisering. De tweede
ontwikkeling is polarisatie en stabilisering en sluit hierbij aan. Ze benoemt de onder-
zoeksgegevens dat de daling van het aantal kerkleden naar een stabilisatiepunt lijkt
te gaan, maar dat deze leden wel meer onderscheidende standpunten hebben; een
trend die eveneens bij moslims wordt waargenomen. Ook zijn jongeren in het alge-
meen conservatiever en kunnen zo bij kerken uitkomen, wat het beeld versterkt. De
derde ontwikkeling is religieuze symbolisering wat wil aanduiden dat ‘elementen van
de kerkelijke godsdienstigheid zijn getransformeerd in uitingen van civiele religie’
(Kregting et al. 2025, 163): Nederlanders willen kerken en kerkelijke feestdagen niet
kwijt als uiting van de Nederlandse (christelijke) cultuur.

Deze ontwikkelingen worden gesignaleerd, maar niet in een groter theoretisch
verband gezet. Terwijl dat volgens mij wel mogelijk is. De theorie van functionele
differentiatie van Luhmann (2002) en verder ontwikkeld door Peter Beyer (1994;
2006), levert volgens mij de aanknopingspunten om deze ontwikkelingen in samen-
hang te zien en daardoor een scherper beeld te krijgen van wat er in het religieuze
veld gebeurt. Daarvoor zal ik eerst wat dieper de resultaten van het onderzoek God in
Nederland voorstellen aan de hand van hun eigen indeling: belonging, believing, beha-
ving en het concept civiele religie. In het tweede gedeelte zal ik enkele theoretische

162



noties van Luhmann en Beyer voorstellen met het oog op deze resultaten. In het
derde gedeelte wil ik enkele reacties op het onderzoek bespreken die ervoor pleiten
om niet zo sterk naar dit soort cijfers te kijken en meer antropologische gegevens te
gebruiken voor het bepalen van de stand van religie en geloof in Nederland. Daarbij
gaat het ook om de vraag welke vorm ‘religie’ in onze publieke waarneming zal krijgen.
In de conclusie zal ik vanuit de theorie ingaan op de onderzoeksresultaten en op de
voorgestelde aanpassingen, en een kleine apologie van statistisch onderzoek geven.

God in Nederland: secularisatie en sacralisering?
Heteerstewaar de onderzoekers naar hebben gekekenis de belonging, hetverbonden
zijn met religieuze gemeenschappen. De cijfers laten hier een voortgaand proces
van ontkerkelijking, in de zin van institutionele ongebondenheid, zien. Momenteel
zegt 73% van de bevolking niet verbonden te zijn met een religieuze gemeenschap.
Katholieken (8%) en leden van de PKN (6%) zetten hun dalende trend voort, ortho-
doxe protestanten blijven stabiel (4%). Ook het percentage overige kerken en religies
(met name, maar niet uitsluitend, moslims) blijft sinds de laatste telling nagenoeg
stabiel op 9%. Met name onder katholieken vond en vindt ontkerkelijking plaats. En
het proces zal nog wel even doorgaan, want vooral oudere generaties zijn kerklid.
Hoe jonger de respondenten, hoe minder kerkleden er te vinden zijn. Van de gene-
ratie Y (1986-2000) identificeert 11% zich als kerklid, van de jongere generatie Z (2001-
2007) is dat 13%. Dit is inclusief de categorie ‘overige’; de generaties worden niet
uitgesplitst naar kerklidmaatschap (Kregting et al. 2025, 39-41, 70-71, 173).

Het tweede waar de onderzoekers naar hebben gekeken is believing, het geloof. Ook
hier zien we over de gehele lijn een daling - met enkele bijzonderheden. Het aandeel
Nederlanders dat zich als gelovig beschouwt blijft dalen en ligt in dit onderzoek op
36%. Wat zich in voorgaande onderzoeken al aftekende en nu steeds duidelijker
wordt, is dat kerklid en gelovig-zijn steeds meer samenvallen. Dit proces zal nog wel
even doorgaan, want het aandeel Nederlanders dat zegt dat het geloof van betekenis
is, daalt, ook onder kerkleden. Vooral onder katholieken is er nog verdere afname te
verwachten. Met het christendom voelt zich 32% van de bevolking verbonden, maar
blijkbaar deels in een losse (culturele?) zin, want 19% is kerkelijk verbonden. Ook
de instemming met geloofspunten (transcendente werkelijkheid, goddelijke status
van Jezus, Bijbel als Gods woord, leven na de dood) vertoont een algehele daling,
maar onder kerkelijken is er een kleine stijging. Ook bij dit onderdeel zien we een
generatie-effect (jongeren minder gelovig dan ouderen) en daarnaast zijn vrouwen,
lager opgeleiden en migranten over het algemeen geloviger dan hun tegenpolen
(Kregting et al. 2025, 41-62, 71-72, 174).

163



Ten derde keken de onderzoekers naar behaving, de deelname aan kerkelijke en reli-
gieuze praktijken. Hier zien we eigenlijk dezelfde patronen als in het voorgaande,
namelijk een algehele afname. Zo gaat 14% van de Nederlandse bevolking regel-
matig of soms naar de kerk, tendens dalend, zeker onder katholieken. Onder protes-
tanten blijft het kerkbezoek hoog en stabiel. De behoefte aan kerkelijke rituelen, ook
als ze zelf vorm mogen worden gegeven, is onder de gehele Nederlandse bevolking
eveneens verder gedaald, stabiel onder protestanten en onder katholieken verder
gedaald. Ook het lezen in de Bijbel en het bidden is onderworpen aan een dalende
trend; zeker het bidden blijft onder protestanten een veel voorkomende praktijk.
Interessant is dat deze praktijken ook voorkomen onder gelovigen en spirituelen die
niet religieus gebonden zijn, maar dat zijn geen hoge percentages binnen deze toch
al kleine groepen. Ook hier laten vrouwen, lager opgeleiden en migranten over het
algemeen een hogere deelname zien dan hun tegenpolen (Kregting et al. 2025, 62-70,
72-73,175).

De beschrijving in het onderzoek van christendom als civiele religie valt uiteen in
twee delen, die ik hier aan de hand van de conclusies zal voorstellen. Het eerste deel
gaat over religie als sociaal bindmiddel. De publieke rol van religie wordt in Neder-
land vooral symbolisch gezien: ongeveer de helft van de bevolking vindt dat religie
bij verschillende maatschappelijke kwesties van belang is, maar dat betekent niet
dat religie een rol mag spelen in de publieke ruimte. Daadwerkelijke invloed van de
kerken op de samenleving wordt veelal afgewezen. Kerk en christendom symboli-
seren een stuk van de Nederlandse identiteit, maar het gebeurt zeker ook voor een
stuk door meer seculiere symbolen zoals Koningsdag en de herdenkingen op 4 en
5 mei. Kerken zijn nog wel belangrijk voor sociale contacten en het doen van vrijwil-
ligerswerk, maar dat geldt alleen voor de kerkgangers (Kregting et al. 2025, 115-19).
Het tweede deel gaat over religie als moreel richtsnoer. De kerken genieten nog maar
weinig gezag. Zo worden voorgangers niet geraadpleegd voor vragen in het persoon-
lijk leven (dit geldt overigens niet voor protestantse kerkleden). Op het vlak van de
sociale ethiek zijn de verschillen tussen kerkelijke en niet-kerkelijk leden minimaal,
maar onduidelijk is of dit gezien kan worden als een doorwerking van de christelijke
sociale ethiek in de gehele samenleving of dat het een aanpassen is van de kerkleden
aan de seculiere cultuur (Kregting et al. 2025, 145-48).

Op basis van deze gegevens concludeer ik zelf vier tendensen in het onderzoek, in
plaats van de drie door de auteurs gesignaleerde ontwikkelingen. De eerste tendens
is een algehele afname van de omgang met ‘religie’ in het algemeen: deelname in reli-
gieuze praktijken, aanhang van religieuze kernpunten, ethische en morele oriéntatie
door religieuze inhoud en/of instanties. Dit geldt niet alleen voor het christendom,
maar voor het gehele palet. De tweede tendens is dat onder de jongste generatie, in

164



’

vergelijking met de leeftijdsgroep voor hen, een stijging van de omgang met ‘religie
is waar te nemen van enkele procentpunten, maar ik zou daarbij willen aantekenen
dat dit plaatsvindt onder een kleine groep. Verklaringen worden hiervoor in het
onderzoek niet gegeven, maar het zou een geboorte-effect kunnen zijn (religieuze
mensen krijgen meer kinderen) of ‘het Goddijn-effect’ (minderheden hebben een
sterkere onderlinge band en vertonen daardoor een hogere participatie, Goddijn
1957). De derde tendens is dat de groep orthodoxe protestanten duidelijk te onder-
scheiden is van de andere religieuze groepen, met name de katholieken. In omvang
zijn ze stabiel, hun participatie stijgt op enkele punten en ze zijn in gelovig en ethisch
opzicht duidelijk anders dan Nederlandse bevolking. De vierde tendens is dat de
maatschappelijke invloed van christendom en kerk zich nog wel in het culturele
domein beweegt, maar dat geldt voor een duidelijke minderheid van de bevolking en
niet voor alle Nederlanders.

Religie als systeem in gedifferentieerde samenleving

De theorie van Luhmann en Beyer beziet de moderne samenleving als functioneel
gedifferentieerd. ‘De samenleving’ als het geheel van menselijke communicatie
bestaat uit verschillende maatschappelijke subsystemen die rondom specifieke
codes georganiseerd zijn. Voor religie is deze code de dichotomie immanent-trans-
cendent: het religieuze subsysteem onderscheidt wat werelds is en buitenwerelds,
en spreekt over de wereld in buitenwereldse termen. De communicatie van subsys-
temen kan plaatsvinden op drie verschillende manieren: door persoonlijke interactie
van mens tot mens, door institutionele communicatie en door sociale bewegingen.
Door te communiceren over immanent-transcendent wordt religie een eigen subsys-
teem in de moderne samenleving, functioneel gedifferentieerd en institutioneel
gespecialiseerd. De functie van het religieuze subsysteem voor het gehele sociale
systeem is ... to lend meaning to the root indeterminability of all meaningful human
communication, and to offer ways of overcoming or managing this indeterminability
and its consequences’ (Beyer 1994, 102). Hier zitten dus twee dingen in de definitie:
religie geeft de wereldse communicatie een betekenis (zingeving) en waar de wereld
dit niet zelf kan helpt religie dit te vinden (Beyer 1994, 75, 81-82; 2006, 79-97, 49-53,
een variant op communicatievormen 106-14).

Subsystemen hebben via de functie een relatie tot het gehele systeem. Via ‘perfor-
mance’ of prestaties hebben ze een relatie tot andere subsystemen. Dit vergt een
kleine inleiding. Omdat de samenleving functioneel gedifferentieerd is, is elk subsys-
teem geconcentreerd op zijn eigen gespecialiseerde communicatie. Daardoor dekt
elk subsysteem maar een gedeelte van het menselijk bestaan af, en gezamen-
lijk dekken ze niet het gehele menselijke bestaan af. In termen van de theorie: de

165



subsystemen laten een groot deel van de sociale communicatie onbestemd en onbe-
roerd. De prestatie van het religieuze systeem bestaat in het oppakken van deze
leemte, doordat de typisch religieuze dichotomie wordt toegepast op problemen
die wel in andere subsystemen ontstaan (bijvoorbeeld armoede in het economisch
systeem), maar daar of in andere subsystemen niet worden opgelost. Door perfor-
mance laat het religieuze systeem zien welk belang ze heeft voor het dagelijks leven
(waar de verschillende gedifferentieerde systemen om aandacht schreeuwen). Voor
de praktisch theologen onder ons: volgens Beyer is het functionele probleem van
religie (secularisatie) feitelijk een prestatieprobleem en ligt de oplossing eerder in
effectieve toepassingen van religieuze communicatie (inclusief handelingen) dan in
meer religieuze betrokkenheid (Beyer 1994, 80, 82, 99).

Het verhogen van religieuze betrokkenheid en praktijk is op zijn best interpersoon-
lijke communicatie en institutionele communicatie. De betekenis van een subsys-
teem voor het geheel van de samenleving en voor andere subsystemen, gaat via
sociale bewegingen. Sociale bewegingen overbruggen het gat tussen de geprivati-
seerde functie en publiek invloedrijke performance. Sociale bewegingen zijn in staat
binnen andere subsystemen te opereren, problemen te adresseren en allianties
aan te gaan met sociale bewegingen binnen andere subsystemen. Op deze manier
kan religieuze communicatie, ondanks de privatisering (secularisatie) die inherent
is aan de functioneel gedifferentieerde samenleving, een bron van cultureel kapi-
taal worden - zeker als het samengaat met politieke bewegingen. In een interessant
betoog (waarin de duivel een prominente rol speelt) maakt Beyer duidelijk dat libe-
rale religie het hiermee moeilijk zal hebben, omdat ze de religieuze dichotomie niet
strikt hanteert in haar communicatie via sociale relaties, instituties en sociale bewe-
gingen, en daardoor niet duidelijk kan maken wat de meerwaarde is van functioneel
gedifferentieerde religieuze communicatie. Haar performance is immanent, niet
religieus. De conservatieve optie maakt religie het meest zichtbaar in deze wereld
(Beyer 1994, 78-79, 87-90, 97).

Als antwoord op de vraag van de onderzoekers van God in Nederland, hoe algehele
secularisatie, gedeeltelijke sacralisering en culturalisering samen gedacht kunnen
worden, kan het beste samenvattend Beyer (1994, 71-72) zelf aan het woord gelaten
worden. De moderne samenleving bevordert structureel de privatisering van religie
en biedt tegelijkertijd ook de voedingsbodem voor een hernieuwde publieke invioed
van religie. Religies kunnen de bron worden van collectieve verplichtingen en collec-
tieve handelingen in de naam van deze normen kunnen voor de hele samenleving
(politiek) gelegitimeerd worden. Als institutionele religie publiek invloedrijk wil
worden, is het niet voldoende dat er een hoog niveau van individuele religiositeit is
of dat religie geinstitutionaliseerd is. Het is belangrijk dat religieuze leiders controle

166



hebben over een dienst die onontbeerlijk is voor de wereld van vandaag. Dat is niet
makkelijk, omdat de moderne samenleving immanent is en het dus moeilijk is om
een buitenperspectief aan te nemen. Maar het zal makkelijker worden als religi-
euze leiders traditionele religieuze modaliteiten toepassen in reactie op de moderne
samenleving en daarmee mobiliseren. Privatisering is het gevolg van de verminde-
ring van het belang van de functie van religie. Publieke invloed is mogelijk als religie
een rol vervult als cultureel kapitaal voor andere subsystemen.

Oontgrenzing van het religieuze veld

Beyer benadrukt dus het belang van een duidelijke religieuze taal, ook in de moderne
tijd. Juist die taal, zoals neergeslagen in de enquétevragen van God in Nederland,
riepen kritiek op tijdens de boekpresentatie. Peter van Rooden (emeritus UvA) vindt
dat het rapport geen recht doet aan de gelaagdheid van de religieuze ervaringen
en gaat zelfs zover te zeggen dat het vragen stelt op basis van geconstrueerde
meningen. Ook bekritiseert hij dat waar het rapport schuurt (bijvoorbeeld als 20%
voorstander is van religieus onderwijs maar ruim 60% van de kinderen daar heen
gaat), er door de auteurs niet wordt doorgevraagd. Vooral mist hij de opname van de
islam in het rapport, wat hem ook persoonlijk raakt. Dat is volgens hem een kwalijke
bevestiging van de maatschappelijke realiteit waarin moslims niet serieus worden
genomen. Daarnaast gaat het rapport eraan voorbij dat extreemrechtse stromingen
doelbewust een variant van christelijke ‘civil religion’ inzetten als middel tot uitslui-
ting van moslims. Nu gaat het onderzoek niet over moslims en hun maatschappe-
lijke betekenis, met valide argumenten, maar zijn punt over de verbinding politiek
en religie is wel interessant. Hij had dit kunnen uitwerken door aan te sluiten bij zijn
bekendste werk Religieuze regimes (Van Rooden 1996). Op basis van de cijfers had hij
dan kunnen verduidelijken dat er sprake is van een nieuw regime dat individualisme
en marktwerking bevordert en een publieke rol van religie alleen toestaat als het
onschadelijk is voor een dergelijk regime.

De theoloog der Nederlanden Mirella Klomp (hoogleraar PThU) zegt in haar reactie
dat ze het religiebegrip dat gehanteerd wordt veel te smal vindt en niet conform de
huidige stand van de wetenschap. Zo zijn de secularisatiethese en de dichotomie reli-
gieus-seculier al langer terzijde geschoven. De gestelde vragen meten voornamelijk
een institutioneel christendom op basis van normatieve praktijken die verdwijnen
en hoe deze normen toepasbaar zijn op niet-christenen. Daardoor zien we meer niet
dan wel. Ze zegt dat er op het religieuze veld een veel grotere rijkdom en variatie
is die ons meer informatie kan geven over religie in deze tijd. Ze pleit in toekom-
stig onderzoek voor een combinatie van kwalitatief en kwantitatief onderzoek, met
meer aandacht voor diverse praktijken waarin religieuze inspiratie terugkomt; ook

167



moslims en joden moeten worden meegenomen. Mijn vraag aan haar zou zijn wat ze
van deze nieuwe aanpak verwacht, ook omdat de voorstellen wat algemeen blijven.
Komt er dan een grotere religieuze betrokkenheid naar voren (terwijl God in Neder-
land laat zien dat steeds minder mensen zichzelf als gelovig zien)? Zijn praktijken
(voor de deelnemers) religieus als theologen dat als zodanig duiden? Wat zouden
haar resultaten zeggen over maatschappelijke trends, bestaat er dan helemaal geen
secularisatie?

In de lijn van deze kritiek kan ook gewezen worden op de these van Kees de Groot
(2018, hoogleraar Tilburg University) over de ‘liquidation of the church'’. Het begrip
liquidation heeft hier een dubbele betekenis. Enerzijds is het een theoretisch begrip
dat aansluit bij de gedachten over ‘liquid modernity’ van Zygmunt Bauman, waarin
gesteld wordt dat de grenzen tussen de maatschappelijke domeinen in de hoogmo-
derne samenleving oplossen en in elkaar overvloeien. Tegelijk is het een empirisch
(en praktisch-theologisch) begrip dat stelt dat in de moderne samenleving de insti-
tutionele kerken in de uitverkoop gaan (of failliet zijn - liquidation/liquidated) waar-
door elementen en praktijken die vroeger verbonden waren met de instituties, nu
onbekommerd op andere plekken opduiken en een nieuwe vorm krijgen. Dit geldt
zowel voor religieuze gebouwen en voorwerpen, alsook voor tradities, gebruiken
en geloofs- en waardenvoorstellingen. Hij beschrijft verschillende voorbeelden van
deze transformatie en redistributie, zoals televisiekerkdiensten, geestelijke verzor-
ging in de gezondheidszorg, spirituele centra en voorbeelden uit musea en theater-
voorstellingen.

De rode draad bij deze drie auteurs is dat er gepleit wordt voor een bredere en meer
open blik op het religieuze veld en een weg-bewegen van institutionele vormen van
religie. Zelf ben ik er niet zo zeker van dat we dan goed in beeld hebben wat de
sociale betekenis van religie is en in de toekomst zal zijn. Wat ons bij zal blijven is
niet de queere rabbijn die in de vredesbeweging zit, maar de leden van het kabinet
Netanyahu. Niet de bisschop die Trump tegensprak (Budde 2025), maar de evange-
licals die voor hem bidden. Niet de moslims die interreligieus de iftar vieren, maar
de regimes in Istanbul, Saoedi-Arabié en Iran die strijden om de interpretatie van de
islam. Niet de aardige veganistische hindoe eettent, maar het regime Modi in India.
Niet de open katholieke school waar Suikerfeest én kerst gevierd wordt, maar de
reformatorische school met de Bijbel die niet wil meedoen met de week van de lente-
kriebels. De voorbeelden achter de komma zijn de casussen die Beyer in zijn boeken
zou kunnen beschrijven. De voorbeelden aan het begin van de zinnen zijn volgens
hem (Beyer 2006, 113-14) voorbeelden van de privatisering van religie, gedoemd op
te gaan in andere subsystemen. Hij ontkent zelfs dat het religie is, omdat ze niet de
dichotomie seculier-sacraal voor hun functie en performance hanteren.

168



Religie van de toekomst

Concluderend zal ik op basis van het hiervoor gezegde ingaan op de vier, in de tweede
paragraaf geidentificeerde tendensen uit God in Nederland. De eerste tendens is een
algehele afname van de omgang met ‘religie’. Secularisatie is niet een overbodig
begrip geworden. Hoe omvattender en diepgaander de sociale communicatie, het
sociale systeem, is, hoe moeilijker het is om bovennatuurlijke communicatie in te
brengen. En dit proces zal, gezien de cijfers, in Nederland nog wel even doorgaan.
Met name, zo laten de cijfers zien, is onder katholieken nog wel een verdere daling te
verwachten. Dat is ook theoretisch wel te voorspellen. Katholieken hebben een insti-
tutionele reflex, die zeker in tijden van teruggang nog sterker wordt. Beyer voorspelt
dat dit nodig, maar niet voldoende is. Het is nodig omdat, zou ik zeggen, de institu-
tionele communicatie voorwaardelijk is voor de andere vormen van communicatie:
zonder datweten we nietwaar de communicatie over gaat. Maar hetis nietvoldoende,
omdat met institutionele communicatie niet aan performance kan worden gedaan.
Het zou daarom interessant zijn om als onderzoekers meer aandacht te geven aan
de missionaire initiatieven waartoe Paus Franciscus en ook Leo XIV oproepen, en aan
protestantse kant bijvoorbeeld aan de pioniersplekken.

De tweede tendens was dat onder jongeren de omgang met ‘religie’ groter was dan
onder generaties voor hen. Vanuit performance gedacht is het niet raar dat jongeren
religieuzer zijn. Zij krijgen immers de volle last van de moderne samenleving voor
hun kiezen: keuzestress, oorlogen, klimaatverandering, economische crises, huizen-
problemen, pensioenonzekerheid, langer doorwerken, zorglast voor ouderen,
verschraling van het onderwijs, en ze hebben ook nog om te gaan met langeter-
mijngevolgen van COVID. Ga er maar aan staan, dan kun je wel wat hulp van boven
gebruiken. Evenzo is het niet verwonderlijk dat de religiositeit bij vrouwen, migranten
en lager opgeleiden hoger is. Zij ervaren in onevenredige mate de ongelijkheden in
de moderne systeemwereld; een wereld die niet aansluit bij hun leefwereld: voor
vrouwen is dat ongelijke betaling en onverminderd seksisme, voor migranten discri-
minatie en uitsluiting, voor lageropgeleiden baanonzekerheid en bestaansonzeker-
heid. Maar waar performance een verklaring is, is het ook een wetenschappelijk
probleem: waar vindt door het religieuze systeem deze blijkbaar stijgende perfor-
mance plaats? Een idee zou zijn om bijvoorbeeld het stemgedrag van vrouwen,
migranten en lager opgeleiden nader te onderzoeken, om te kijken waar hun private
en institutionele communicatie worden omgezet in sociale beweging.

De derde tendens was dat de orthodox-protestanten duidelijk te onderscheiden
zijn als groep en ook stabiel blijven in omvang en participatie. Het is een interes-
sante waarneming en stelt de vraag of deze groep binnen het religieuze (christelijke)
systeem de functie vanreligie gaat overnemen. In ieder geval hebben ze bijvoorbeeld

169



met de ChristenUnie en SGP een duidelijke stem in het politieke systeem, met de
Evangelische Omroep in het mediasysteem, en met de Christelijke Hogeschool Ede in
het onderwijssysteem. Ook in andere subsystemen zijn (kleine) protestants-christe-
lijke organisaties actief. Onderzocht zou kunnen worden of er verbindingen ontstaan
met andere institutionele en persoonlijke communicatie in het religieuze systeem.
Met andere woorden: of er bijvoorbeeld een nieuwe antithese ontstaat (de verbin-
ding tussen katholieken en neocalvinisten die eind negentiende eeuw de liberale
dominantie in politiek en samenleving omvergeworpen heeft). Er zijn al aanwijzingen
te vinden voor samenwerking tussen conservatieve katholieken en protestanten. Als
zich daar conservatieve moslims bij zouden aansluiten, dan komt er een beweging
op gang die daadwerkelijk invlioed gaat uitoefenen op de samenleving (een dystopie
in Houellebecq 2015). Beyer (1994, 102) ziet de ontwikkeling van een mondiaal
systeem van religie, dat alle (diverse) vormen van religieuze communicatie omvat,
niet gebeuren. Zelf ben ik wel benieuwd wat de toekomst gaat brengen.

Devierde tendens is dat er zich een zekere maatschappelijke en culturele invloed van
christelijke religie laat vaststellen, aangeduid als civiele religie. Er werd gekeken naar
twee aspecten: saamhorigheid en moraal. Op beide gebieden werd, kort door de
bocht, geantwoord: fijn dat kerken er zijn, maar ze moeten zich niet met mijn leven
bezighouden. Dat is toch precies wat secularisatie is: het onttrekken van het dage-
lijks leven aan de begeleiding van religieuze instanties en voorstellingen. Vanuit het
onderzoek God in Nederland (en zijn opdrachtgever) geredeneerd is het glas halfvol,
maar theoretisch wordt het glas gewoon leeggedronken. Want stel je voor dat kerken
feesten als Sinterklaas, Kerstmis en Sint-Maarten weer gaan terugclaimen (‘Kerst
wordt u aangeboden door Intratuin’), dan is bij het volgende onderzoek deze waar-
dering lager. Ook de seculiere viering van Allerzielen staat nu ingeschreven in het
UNESCO-register voor werelderfgoed (Sengers 2015), niet wat al eeuwenlang in de
Katholieke Kerk gevierd wordt. Dus het is ook hier zaak om de vinger aan de weten-
schappelijke pols te houden en dit soort culturele processen empirisch en theore-
tisch te blijven onderzoeken.

Tenslotte de vraag die door de critici gesteld werd: moeten we niet weg van de
vragen over institutionele religie? Is er niet veel meer religie dan op deze manier
wordt gemeten? Ja, dat zal er vast zijn. Overal waar mensen zich laten aanspreken
door bovennatuurlijke communicatie, en dat hoeft van mij niet per se christelijk te
zijn, daar is religieuze communicatie te vinden. In die zin zijn getallen ook belangrijk
om te laten zien hoeveel communicatie er is, waar het zich institutionaliseert, door
welke inhoud zich grotere groepen mensen laten aanspreken. Op zich stelt God in
Nederland daarvoor de goede vragen, en natuurlijk kan een onderzoek als dit niet
alles willen omvatten; dat werd ook verantwoord. Er werd gekeken naar persoonlijke

170



communicatie, naar institutionele communicatie, en ook naar sociale beweging/
maatschappelijke relevantie, dus vanuit de theorie ben ik tevreden. In deze laatste
paragraaf werden een aantal kleine suggesties gedaan om ook wat andere vragen
te stellen, die meer doelen op performance dan op functie: welke problemen in de
moderne samenleving kan religie benoemen, duiden, oplossen? Maar over het alge-
meen kijk ik uit naar de volgende versie, wat de onderzoekers er de komende tien
jaar mee gaan doen en welke gesprekken ik zal hebben aan de keukentafel.

Literatuur

Beyer, Peter. 1994 (herdruk 2000). Religion and Globalization. SAGE.

Beyer, Peter. 2006. Religions in Global Society. Routledge.

Budde, Mariann. 2025. Durf moedig te zijn. Op beslissende momenten. KokBoekencentrum.

Goddijn, Johannes J.0. 1957. Katholieke minderheid en protestantse dominant. Sociologische nawerking
van de historische relatie tussen katholieken en protestanten in Nederland en in het bijzonder in de
provincie Friesland. Van Gorcum & Comp. - G.A. Hak & dr. H.J. Prakke.

Groot, Kees de. 2018. The Liquidation of the Church. Routledge.

Houellebecq, Michel. 2015. Soumission. Flammarion.

Kregting, Joris, Fred van Lieburg en Paul Vermeer. 2025. God in Nederland 1966-2024. HDC Centre for
Religious History.

Luhmann, Niklas. 2002. Die Religion der Gesellschaft. Suhrkamp.

Rooden, Peter van. 1996. Religieuze regimes. Over godsdienst en maatschappij in Nederland,

1570-1990. Bert Bakker.

Sengers, Erik. 2015. “Er is meer tussen hemel en aarde. Spiritualiteit tussen individu en collectief.” In
Tussen geloof en ongeloof. Religie en geloof in een seculiere wereld, geredigeerd door Rudi te Velde.
Valkhof Pers.

171





