ARTIKEL - REFLECTIES OP GOD IN NEDERLAND 1966-2024

Nederlandse christenen met een niet-
westerse migratieachtergrond

Madelon Grant®

Abstract

For the first time, the study God in the Netherlands 1966-2024 has taken migration back-
ground into account in its analyses. This reflects the changes in Christian communities
in the Netherlands as a result of migration since 1966. Around one million Christians
with a migration background now live in the Netherlands. This article focuses on how
the developments outlined in God in the Netherlands are affecting Christian communi-
ties with a non-Western migration background in the Netherlands. | highlight a number
of themes that are relevant to these communities. For each theme, | summarize the
information that can be obtained from God in the Netherlands, supplementing it with
data from other studies and practical experiences. While many of the developments
addressed in God in the Netherlands are relevant to non-Western migrant Christians,
their starting point is different. First generation migrants are rarely socialized in a
secular or secularizing society—they enter it at the moment of migration. This article
highlights some of the implications of this.

Keywords: migrant Christians, God in Nederland, social engagement, public domain,
social and religious change

Inleiding
In God in Nederland 1966-2024 (Kregting, Van Lieburg en Vermeer 2025) is voor het
eerst migratieachtergrond als achtergrondkenmerk meegenomen, naast generatie,

*  Madelon Grant (madelon@skinkerken.nl) is werkzaam als algemeen codrdinator bij SKIN, Samen Kerk
in Nederland, de landelijke koepelorganisatie voor en door kerken met een migratieachtergrond in
Nederland. Ze is in 2004 als religiewetenschapper afgestudeerd aan de Universiteit Leiden en werkt
sinds 2010 in verschillende hoedanigheden met de internationale en migrantenkerken in Nederland.

91

Religie & Samenleving — Grant — DOI: 10.54195/RS.24828



opleidingsniveau en geslacht. Deze vernieuwing reflecteert de veranderingen in het
christendom in Nederland als gevolg van migratie sinds het onderzoek begon in
1966. Inmiddels leven er in Nederland zo'n één miljoen christenen met een migratie-
achtergrond (De Hart en Van Houwelingen 2018). Aangezien betrouwbaar statistisch
onderzoek naar christenen met een migratieachtergrond beperkt is, zijn de gege-
vens van God in Nederland zeer welkom.

In dit artikel zal ik een aantal thema's uit God in Nederland uitlichten. Hierbij heb
ik gekozen voor thema’s die een specifieke betrekking hebben op christenen met
een niet-westerse migratieachtergrond (voor het gemak: migrantenchristenen). Ik
beperk me tot christenen met een niet-westerse migratieachtergrond omdat uit
God in Nederland herhaaldelijk blijkt dat westerse migranten maar weinig afwijken
van Nederlanders zonder migratieachtergrond. Centrale vraag is hoe de ontwikke-
lingen zoals geschetstin God in Nederland doorwerken in christelijke geloofsgemeen-
schappen met een niet-westerse migratieachtergrond. Per thema schets ik kort de
informatie die uit God in Nederland te destilleren valt over Nederlandse christenen
met een niet-westerse migratieachtergrond. Dit vul ik aan met overige onderzoeks-
gegevens en met praktijkervaringen uit mijn werk voor Samen Kerk in Nederland
(SKIN), de landelijke koepelorganisatie voor en door kerken met een migratieachter-
grond in Nederland. Tot slot zal ik enkele reflecties en conclusies delen.

Voor aanvang maak ik graag twee kanttekeningen. Allereerst zijn migrantenchris-
tenen een zeer diverse groep: ze hebben verschillende culturele achtergronden,
behoren tot verschillende denominaties, en zijn om verschillende redenen en in
andere periodes naar Nederland gekomen. Ten tweede is het onderzoek naar deze
geloofsgemeenschappen beperkt en versnipperd, en ook de informatie in God in
Nederland blijft enigszins summier. Over de meer dan 300.000 oosters- en orién-
taals-orthodoxe christenen in Nederland is bijvoorbeeld geen aparte informatie
beschikbaar; de rooms-katholieken, leden van de Protestantse Kerk in Nederland
(PKN) en van kleine orthodoxe protestantse kerken zijn wel apart benoemd. Dit
artikel is gebaseerd op de momenteel beschikbare informatie.

Algemene informatie

God in Nederland brengt langere termijn ontwikkelingen in kaart aan de hand van
drie dimensies van kerkelijke godsdienstigheid: belonging (kerklidmaatschap), belie-
ving (geloofsovertuigingen), en behaving (kerkelijke praktijken). Waar het migran-
tenchristenen betreft worden vooral een aantal zaken bevestigd.

92



Allereerst heeft de Rooms-Katholieke Kerk meer leden met een migratieachter-
grond (16% in totaal) dan de PKN (8%), wat in lijn is met de aard van de Rooms-Katho-
lieke Kerk als wereldwijd kerkgenootschap. De groep kleine orthodoxe protestantse
kerken heeft van alle denominaties het hoogste percentage leden met een migra-
tieachtergrond (23%). De auteurs vermoeden dat dit met name leden zijn van de
pinksterbeweging die wereldwijd breed verspreid is (Kregting et al. 2025, 47-48).
Ten tweede beschouwen niet-westerse migranten zichzelf vaker als gelovig, geloven
ze vaker in een God of hogere macht, participeren ze vaker bij een geloofsgemeen-
schap, gaan vaker naar de kerk en bidden ook vaker dan Nederlanders zonder migra-
tieachtergrond (Kregting et al. 2025, 72-73). Deze gegevens zijn niet verrassend maar
wel kenmerkend voor niet-westerse migrantenchristenen: het geloof is belangrijk
voor hen.

Socialisatie en secularisatie

Secularisatie onder migrantenchristenen is nog weinig onderzocht. God in Nederland
beschrijft niet-kerkelijkheid of seculariteit als de sociale norm in de Nederlandse
samenleving, waar veel Nederlanders geleidelijk maar succesvol in gesocialiseerd
zijn geraakt (Kregting et al. 2025, 76-77). Voor de meeste niet-westerse migran-
tenchristenen is geloof (in welke vorm dan ook) wel de sociale norm in herkomst-
landen. Wanneer zij naar Nederland migreren en hier geconfronteerd worden met
een samenleving waarin niet-kerkelijkheid de norm is, is er geen sprake van een
geleidelijk proces van socialisatie of van een samenleving die in de loop van enkele
decennia verandert. Migrantenchristenen komen naar Nederland met een ‘expecta-
tion that [Europeans] would still be Christians today’ (Koning 2011, 83). De ontdek-
king dat dat niet meer het geval is en dat de meerderheid van de Nederlanders niet
(meer) kerkelijk is, wordt ervaren als een shock (Koning 2011, 104).

Volgens God in Nederland zijn niet-westerse migrantenchristenen naar verhouding
minder vertegenwoordigd onder de groep seculieren (5%). Nu zou secularisatie van
migranten beschouwd kunnen worden als een vorm van integratie in de dominante
samenleving, maar de data laten zien dat daar weinig sprake van is. Het hoge percen-
tage (19%) niet-westerse migrantenchristenen onder de groep ongebonden spiritu-
eel-gelovigen, een groep omschreven als in ‘meerderheid voormalige kerkleden die
de band met de kerken weliswaar hebben verbroken, maar niet het geloof volledig
overboord hebben gegooid’, is opvallend (Kregting et al. 2025, 46). Een verklaring
zou kunnen zijn dat men na migratie naar Nederland kerklidmaatschap tijdelijk on
hold zet. Na de grote levensgebeurtenis die migratie is, moeten mensen opnieuw
keuzes maken: welke kerken zijn er in hun nieuwe omgeving, waar voelen ze zich
thuis, en waar vinden ze antwoorden op hun levensvragen in de confrontatie met

93



eenvreemde omgeving? Ook voorgangers van migrantenkerken worden zelf aanvan-
kelijk geconfronteerd met deze vragen. Uit onderzoek (Wielzen 2022) blijkt bijvoor-
beeld dat buitenlandse rooms-katholieke missionarissen die in Nederland komen
wonen en werken zich over het algemeen goed aanpassen, maar (naast de taal) de
meeste moeite ervaren met de geseculariseerde Nederlandse samenleving en de
wijze waarop hierin geloof wordt beleden. Het kost tijd om de vertaalslag naar de
nieuwe context te maken, een proces dat je ‘geloofsinburgering’ zou kunnen noemen
(term ontleend aan Esther van Schie).

In God in Nederland wordt gesteld dat velen zonder kerklidmaatschap uiteindelijk
seculariseren. Of dit betekent dat de 19% ongebonden spiritueel-gelovigen met een
niet-westerse migratieachtergrond uiteindelijk tot de seculieren gaan behoren, zal
de toekomst uitwijzen. Het is ook mogelijk dat naar mate kerken er beter in slagen
om antwoorden te vinden op aan migratie gerelateerde zingevingsvragen en gelo-
vigen met een migratieachtergrond leren begeleiden bij het proces van geloofsinbur-
gering, (een deel van) deze groep uiteindelijk weer een geloofsgemeenschap vindt
waar men zich thuis voelt.

Identificatie met Nederland

Volgens God in Nederland vindt een relatief hoog aandeel niet-westerse migranten
(56%) religie van belang voor de Nederlandse identiteit, en vindt 72% het geen goede
zaak als kerken verdwijnen. Onder Nederlanders zonder migratieachtergrond is dat
41% respectievelijk 61% (Kregting et al. 2025, 112-14). De koppeling tussen de Neder-
landse identiteit en het christendom is dus relatief sterk bij niet-westerse migran-
tenchristenen. Ze hebben vaak teleurgestelde verwachtingen over hoe christelijk
Nederland nog is, en waarschuwen dat Nederland de eigen - christelijke - identiteit
niet mag kwijtraken of vergeten.

God in Nederland onderzoekt in hoeverre religie functioneert als sociaal bindmiddel
en van invlioed is op de sociale cohesie in de samenleving (Kregting et al. 2025, 79).
Men stelt dat religie de samenhang in de samenleving kan versterken of verzwakken:
verzwakken als de eigen exclusieve identiteit wordt benadrukt en afgezet tegen
andersgelovigen, versterken als betrokkenheid van mensen op elkaar, een gedeelde
identiteit en gezamenlijke normen en waarden centraal staan. Deze vraag is vaker
gesteld over migrantenkerken, maar dan vanuit specifieke politieke zorgen. Sommige
Nederlanders vrezen dat als migrantenchristenen eigen kerken starten waar ze hun
moedertaal spreken, ze zich isoleren van de Nederlandse samenleving en daarmee
hun integratie hinderen. Maar net zoals bij alle geloofsgemeenschappen hangt het
er van af hoe religie in migrantenkerken wordt ingezet: als uitsluitingsmechanisme

94



of als sociaal bindmiddel. Onderzoek laat zien dat in werkelijkheid veel migranten-
kerken zich maatschappelijk inzetten, sociale betrokkenheid op andere mensen
stimuleren en hun leden juist helpen te integreren (Castillo Guerra, Glashouwer en
Kregting 2008; Van den Toorn et al. 2020; Van der Meer 2010).

Het christelijke geloof is voor migrantenchristenen een bindmiddel om zich te
verbinden met de - in hun ogen christelijke - Nederlandse identiteit en met chris-
tenen zonder migratieachtergrond. Deze verbinding helpt hen om zich thuis te gaan
voelen (belonging). Het besef dat christenen in Nederland inmiddels een minderheid
zijn geworden, daalt inmiddels wel in. Naast de aanvankelijke schok en teleurstel-
ling is ook een andere tendens zichtbaar, die je een missionaire reflex zou kunnen
noemen. Deze reflex uit zich in een specifieke (religieuze) interpretatie van de reden
waarom zijin Nederland aanwezig zijn: men ervaart de opdracht om het christendom
in Nederland te revitaliseren (Koning 2011). Nederland is missiegebied geworden
voor missionarissen uit het buitenland.

God in Nederland onderzoekt ook hoe bepaalde niet-religieuze momenten in meer
of mindere mate een gevoel van verbondenheid tussen Nederlanders kunnen
creéren (Kregting et al. 2025, 98 e.v.). In mijn ervaring resoneren bepaalde niet-reli-
gieuze momenten, zoals Koningsdag en sportevenementen, ook bij migrantenchris-
tenen. Herdenking van momenten uit de Nederlandse ‘vaderlandse’ geschiedenis
liggen vermoedelijk vaak wat anders. De eerste generatie migranten voelt zich
ook verbonden met hun herkomstland, en de rol die Nederland in het verleden in
sommige herkomstlanden heeft gespeeld was niet altijd ongecompliceerd positief,
denk aan het koloniale en slavernijverleden.

Migratie

Uit God in Nederland blijkt dat kerkleden in het algemeen een iets gereserveerdere
houding hebben dan niet-kerkelijken ten opzichte van de aanwezigheid van mensen
met een migratieachtergrond. Zo vindt 51% van de katholieken en 56% van de
PKN-leden dat er te veel migranten in Nederland wonen, terwijl maar 44% van de
seculieren en 30% van de Nederlanders met niet-westerse migratieachtergrond deze
stelling onderschrijft (Kregting et al. 2025, 140-41, 181). Terwijl christenen zonder
migratieachtergrond dus een iets gereserveerdere houding hebben ten opzichte van
de aanwezigheid van mensen met een migratieachtergrond, hopen migrantenchris-
tenen vaak dat het gezamenlijke geloof juist voor verbinding zorgt. Dat dit soms
spanningen oplevert in de onderlinge relaties herken ik uit mijn werk bij SKIN.

95



Het gegeven dat 30% van de migranten vindt dat er te veel migranten in Nederland
wonen, kan verrassend overkomen. Migranten zijn echter in mijn ervaring niet per
se pro-migratie, de meningen zijn verdeeld. Velen willen zelf geen 'migrant’ genoemd
worden, en veel kerkleiders willen niet dat hun kerk een ‘migrantenkerk’ genoemd
wordt, ook al bestaat de gemeenschap grotendeels uit gelovigen met een migratie-
achtergrond, omdat zij dit ervaren als stigmatiserend en ze ook Nederlanders zonder
migratieachtergrond willen bereiken. Voor velen lijken hun religieuze overtuigingen,
hun positie in de familie en op het werk, en hun (bi)culturele achtergrond bepalender
voor hun identiteitsbeleving dan het gegeven dat ze ooit van het ene land naar het
andere zijn verhuisd.

Eénredenwaarom sommige Nederlanders met een migratieachtergrond niet pro-mi-
gratie zijn, kan te maken hebben met loyaliteit. Men wil met behoudende migratie-
standpunten aantonen dat hun loyaliteit bij Nederland ligt, dat ze erbij willen horen.
Zoals een voorganger het omschrijft in antwoord op de vraag waarom migranten op
de PVV stemmen (Verry Patty in Grant 2019): ‘Mensen hebben een verlangen om bij
de top te horen, en Nederland is de top, denken ze. Ze willen bij de winnaars horen,
bij degenen die het voor het zeggen hebben.’ Een andere gehoorde redenering is dat
omdat bepaalde migranten misbruik maken van het Nederlandse systeem, het voor
andere migranten die wél legitieme verblijfsredenen en goede intenties hebben zo
moeilijk is geworden om hier geaccepteerd te worden. Tot slot zijn sommigen terug-
houdend specifiek jegens migranten met een niet-christelijke identiteit, omdat men
Nederland als christelijk land beschouwt en het belangrijk vindt dat dat zo blijft. Dit
zijn echter allemaal minderheidsopinies, zoals God in Nederland aantoont.

Publieke rol, onderwijs en politiek

Volgens God in Nederland zijn niet-westerse migranten enigszins ‘positiever over de
publieke rol van religie en de kerken, zien [ze] de kerken liever niet verdwijnen en
hebben [ze] ook iets meer vertrouwen in de kerken’ (Kregting et al. 2025, 115, voet-
noot 127). 72% van de Nederlanders met niet-westerse migratieachtergrond vindt
het geen goede zaak als de kerken verdwijnen (tegenover 61% van de Nederlanders
zonder migratieachtergrond), en ze zijn ‘vaker voorstander van de vrijheid om religi-
euze kleding in het openbaar te mogen dragen, 79% tegen gemiddeld 64%' (Kregting
et al. 2025, 142). Over andere concrete manifestaties van de publieke rol van religie
zijn de verschillen tussen christenen met en zonder migratieachtergrond niet erg
groot.

Eén zo'n manifestatie is confessioneel onderwijs. Van de christenen zonder migra-
tieachtergrond geeft 21% de voorkeur aan confessioneel onderwijs, tegenover 18%

96



van de christenen met een niet-westerse en 12% met een westerse migratieach-
tergrond (Kregting et al. 2025, 113). Een van de weinige gepubliceerde artikelen die
raakt aan dit thema beschrijft de relatie tussen kerk, familie en school bij jongeren
van de kerk MCTC (Maranatha Community Transformation Center) in Amsterdam Zuid-
oost (Wartena, Bertram-Troost en Miedema 2008). In deze casus geven de jongeren,
die geen christelijk onderwijs volgen en behoorlijk kritisch zijn op hun scholen, toch
de voorkeur aan religieus pluralistische scholen met goed onderwijs over religie én
ruimte om daarover van gedachten te wisselen, boven christelijke scholen. Als reden
geven ze aan het belangrijk te vinden om meer te leren over anderen, en ze zien
het als een kans om hun geloof te kunnen delen met niet-christenen. In de praktijk
blijken algemene scholen echter niet altijd ruimte voor onderwijs en gesprek over
religie te bieden.

Wat betreft politiek en religie is het beeld vergelijkbaar divers: migrantenchristenen
stemmen op allerlei verschillende politieke partijen, niet automatisch op christe-
lijke partijen (Grant 2019). Het democratische stelsel wordt wel positief gewaardeerd
(Kuijsten 2020, 15): ‘Christian migrants in the Netherlands maintain a primarily posi-
tive perception of democracy. (...) The majority (...) defined democracy through liberal
and deliberative concepts. Individual freedom, religious freedom, self-determination
by the people and a civic share in governmental power were revealed to be the most
appreciated aspects of democracy.’ Hieruit spreekt het belang dat velen hechten aan
vrijheid (van religie), autonomie en burgerparticipatie - mede ingegeven door erva-
ringen in herkomstlanden.

Uit de beschikbare gegevens komt een beeld naar voren waarbij in elk geval een deel
van de niet-westerse migrantenchristenen behoefte heeft aan vrijheid en ruimte om
hun geloof te uiten en met anderen te delen, ook in het publieke domein, en het
geloof dus niet uitsluitend beschouwt als een privézaak voor ‘achter de voordeur’.
Dat kan op school zijn, of door kerken te behouden, of door religieuze kleding in
het openbaar te mogen dragen, of wellicht nog op andere manieren die niet door
God in Nederland zijn onderzocht. Men uit bezwaar wanneer die ruimte wordt inge-
perkt doordat een overheid (of een school, etc.) dominant-seculier beleid voorstaat
en religie strikt delegeert tot het privédomein. Dominant-seculier beleid wordt door
beleidsmakers als ‘neutraal’ beschouwd, maar gaat vaak wel degelijk gepaard met
bepaalde normen en waarden die niet altijd in lijn zijn met de geloofsovertuigingen
van christenen met een migratieachtergrond.

97



Veranderingsprocessen

God in Nederland beschrijft een aantal veranderingsprocessen in de Nederlandse
samenleving tussen 1966 en 2024. Een van die veranderingsprocessen is religieuze
individualisering. De beschikbare data over christenen met een migratieachter-
grond zijn te beperkt om verstrekkende uitspraken te kunnen doen, maar migran-
tenchristenen hebben zich wel te verhouden tot deze Nederlandse samenleving.
Een aantal zaken herken ik uit de praktijk. Zo is individualisering van het geloof op
bepaalde wijze ook merkbaar onder migrantenchristenen. Door migratie komen ze
in een andere context terecht waar seculariteit de sociale norm is. Dit beinvloedt de
vanzelfsprekendheid van sociale gewoontes en verwachtingen binnen hun gemeen-
schap in herkomstland. Sommige kerken migreren mee: zij stellen in Nederland
kerkleiders aan voor zielzorg aan kerkleden die hierheen zijn verhuisd, en planten
hier nieuwe kerken. Diasporagemeenschappen kunnen zo in Nederland naar hun
eigen vertrouwde kerk blijven gaan, wat houvast biedt in een (aanvankelijk) vreemde
omgeving. Anderen maken gebruik van de keuzemogelijkheden die de nieuwe Neder-
landse context biedt om andere wegen te verkennen. Zo is een verschuiving merk-
baar van traditionele denominaties richting evangelische en pinksterkerken, en gaan
soms migranten met een niet-christelijke achtergrond over tot het christelijk geloof
(bijv. christenen met een moslimachtergrond). Met name geloofsgemeenschappen
wiens religieuze tradities nauw verweven zijn met de cultuur in hun herkomstland
staan voor een behoorlijke uitdaging van culturele overdracht aan jongere genera-
ties die gevormd zijn in de Nederlandse cultuur. Dit biedt kansen voor evangelische
en pinksterkerken, die cultureel gezien door hun gebruik van popmuziek en moderne
media meer aansluiten bij de hedendaagse westerse cultuur. Maar ook evangelische
en pinksterkerken die door niet-westerse migrantenchristenen zijn opgericht staan
voor de uitdaging hoe hun jongeren goed te begeleiden in hun religieuze identiteit-
sontwikkeling. In de Nederlandse context waarin seculariteit en multiculturaliteit en
-religiositeit de norm zijn, worden jongere generaties geconfronteerd met andere
vragen dan opvoeders van de eerste generatie gewend zijn.

Slotreflectie

Er blijkt in God in Nederland sprake van twee tegenovergestelde trends: enerzijds
blijft het aantal christenen in Nederland dalen, met name onder de traditionele
volkskerken (Kregting et al. 2025, 73), anderzijds blijft de groep migrantenchris-
tenen groeien als gevolg van migratie. Sinds 2015 hebben grotere groepen met
name orthodoxe christenen uit Eritrea, Syrié en Oekraine zich in Nederland geves-
tigd, en ook immigratie uit andere landen blijft een factor. Als gevolg hiervan groeit
de aandacht onder gevestigde kerken voor contact met migrantenchristenen, zoals
bijvoorbeeld blijkt uit de inzet van organisaties zoals o.a. ICP (Intercultural Church

98



Plants), Stichting Geloofsinburgering, Connecting Churches en de PKN. Ook blijven
discussies over voortgezet gebruik van vrijkomende kerkgebouwen door nieuwere
kerkgemeenschappen aanhouden (Kregting en Copier 2021) en worden regelmatig
kerkgebouwen verkocht aan kerkgemeenschappen met migratieachtergrond.

Een ander gevolgis dat het verschil in godsdienstigheid tussen niet-westerse migran-
tenchristenen en de meerderheid van de Nederlandse bevolking toeneemt. Dit is
vergelijkbaar met wat God in Nederland omschrijft als ‘toenemende polarisatie
tussen kleinere orthodox protestante kerken en mainstream Nederland’ (Kregting et
al. 2025, 157). God in Nederland constateert bovendien dat Gen Z (jongeren geboren
tussen 2001 en 2007) meer openstaat voor kerk en religie, vaker kerklid is en vaker
geloven in God of een hogere macht, en ook positiever staat tegenover publieke rol
van religie en de kerken (Kregting et al. 2025, 117). Deze ‘conservatieve heroriéntatie’
doet ‘hen weer richting de kerken kijken’ (Kregting et al. 2025, 159). Meerdere multi-
culturele kerken geven aan momenteel hard te groeien doordat meer jongeren, van
verschillende achtergronden, naar hun kerken komen. Het lijkt een logische match:
mensen met een duidelijke boodschap die ze graag willen delen en mensen die meer
willen leren over het geloof weten elkaar te vinden.

De vraag is in hoeverre deze groepen inderdaad naar elkaar zullen toegroeien. God
in Nederland constateert de stabilisering van een ‘harde kern’ van gelovigen. Zal in
een volgende editie van God in Nederland blijken dat de kleinere orthodox protes-
tantse kerken, niet-westerse migrantenchristenen en een deel van Gen Z elkaar
hebben gevonden in deze ‘harde kern’? Op veel religieuze thema's lijkt er sprake van
vergelijkbaar behoudende standpunten, maar op het thema migratie is het verschil
best groot en op een aantal kwesties (0.a. geloofsvragen als gevolg van migratie en
overdracht aan volgende generaties) hebben kerken nog maar in wisselende mate
adequate antwoorden gevonden. Of een gedeelde ervaring als religieuze minder-
heid voldoende zal blijken om de onderlinge verschillen te overbruggen, zal toekom-
stig onderzoek hopelijk uitwijzen.

Literatuurlijst

Castillo Guerra, Jorge, Marjolein Glashouwer en Joris Kregting. 2008. Tel Je Zegeningen. Het maat-
schappelijk rendementvan christelijke kerken in Rotterdam en hun bijdrage aan sociale cohesie. Kaski.

De Hart, Joep, en Pepijn van Houwelingen. 2018. Christenen in Nederland. Kerkelijke deelname en chris-
telijke gelovigheid. Sociaal en Cultureel Planbureau.

Grant, Madelon, red. 2019. Beelddragen. De wereldkerk en haar politieke opdracht. Sallux & Groen van
Prinsterer Foundation.

Koning, Danielle. 2011. Importing God: The Mission of the Ghanaian Adventist Church and Other Immi-
grant Churches in the Netherlands. Proefschrift, Vrije Universiteit Amsterdam.

Kregting, Joris, en Jorien Copier. 2021. Het gebruik van gebedshuizen door migrantenkerken. Kaski.

99



Kregting, Joris, Fred van Lieburg en Paul Vermeer. 2025. God in Nederland 1966-2024. HDC Centre for
Religious History, Vrije Universiteit.

Kuijsten, Tim. 2020. A multicultural understanding of Democracy. Interpretations of Democracy by Chris-
tian migrants. Masterscriptie, Universiteit Utrecht.

Van den Toorn, Jessica, Maarten Davelaar, Ahmed Hamdi, Leyla Reches en Milan van Keulen. 2020.
Omvang en karakter van de maatschappelijke activiteiten van levensbeschouwelijke organisaties in
Rotterdam. Verwey Jonker Instituut.

Van der Meer, Naomi. 2010. Believers in the Universal Church: Processes of Self-Identification among
Catholic Immigrants of African Descent in the Dutch Religious Landscape. LIT Verlag.

Wartena, Sjoukje, Gerdien Bertram-Troost en Siebren Miedema. 2008. “Christian Immigrant Youth
from the Maranatha Community Transformation Center: in between Family, Church and School.
A Case Study in Amsterdam Zuidoost.” In A Moving God: Immigrant churches in the Netherlands,
geredigeerd door Mechteld Jansen en Hijme Stoffels. LIT Verlag.

Wielzen, Duncan. 2022. Notitie Welzijn buitenlandse missionarissen. Kaski & NIM.

100





