
Religie & Samenleving
2025 – Jaargang 20, nr. 3 – religiesamenleving.nl

91
Religie & Samenleving – Grant – DOI: 10.54195/RS.24828

A R T I K E L  –  R E F L E C T I E S  O P  G O D  I N  N E D E R L A N D  19 6 6 - 2 0 2 4

Nederlandse christenen met een niet-
westerse migratieachtergrond********

Madelon Grant*

Abstract
For the first time, the study God in the Netherlands 1966-2024 has taken migration back-
ground into account in its analyses. This reflects the changes in Christian communities 
in the Netherlands as a result of migration since 1966. Around one million Christians 
with a migration background now live in the Netherlands. This article focuses on how 
the developments outlined in God in the Netherlands are affecting Christian communi-
ties with a non-Western migration background in the Netherlands. I highlight a number 
of themes that are relevant to these communities. For each theme, I summarize the 
information that can be obtained from God in the Netherlands, supplementing it with 
data from other studies and practical experiences. While many of the developments 
addressed in God in the Netherlands are relevant to non-Western migrant Christians, 
their starting point is different. First generation migrants are rarely socialized in a 
secular or secularizing society—they enter it at the moment of migration. This article 
highlights some of the implications of this.

Keywords: migrant Christians, God in Nederland, social engagement, public domain, 
social and religious change

Inleiding
In God in Nederland 1966-2024 (Kregting, Van Lieburg en Vermeer 2025) is voor het 
eerst migratieachtergrond als achtergrondkenmerk meegenomen, naast generatie, 

*	 Madelon Grant (madelon@skinkerken.nl) is werkzaam als algemeen coördinator bij SKIN, Samen Kerk 
in Nederland, de landelijke koepelorganisatie voor en door kerken met een migratieachtergrond in 
Nederland. Ze is in 2004 als religiewetenschapper afgestudeerd aan de Universiteit Leiden en werkt 
sinds 2010 in verschillende hoedanigheden met de internationale en migrantenkerken in Nederland.

Grant

DOI: 10.54195/RS.24828



92
Religie & Samenleving – Grant – DOI: 10.54195/RS.24828

92

opleidingsniveau en geslacht. Deze vernieuwing reflecteert de veranderingen in het 
christendom in Nederland als gevolg van migratie sinds het onderzoek begon in 
1966. Inmiddels leven er in Nederland zo’n één miljoen christenen met een migratie-
achtergrond (De Hart en Van Houwelingen 2018). Aangezien betrouwbaar statistisch 
onderzoek naar christenen met een migratieachtergrond beperkt is, zijn de gege-
vens van God in Nederland zeer welkom.

In dit artikel zal ik een aantal thema’s uit God in Nederland uitlichten. Hierbij heb 
ik gekozen voor thema’s die een specifieke betrekking hebben op christenen met 
een niet-westerse migratieachtergrond (voor het gemak: migrantenchristenen). Ik 
beperk me tot christenen met een niet-westerse migratieachtergrond omdat uit 
God in Nederland herhaaldelijk blijkt dat westerse migranten maar weinig afwijken 
van Nederlanders zonder migratieachtergrond. Centrale vraag is hoe de ontwikke-
lingen zoals geschetst in God in Nederland doorwerken in christelijke geloofsgemeen-
schappen met een niet-westerse migratieachtergrond. Per thema schets ik kort de 
informatie die uit God in Nederland te destilleren valt over Nederlandse christenen 
met een niet-westerse migratieachtergrond. Dit vul ik aan met overige onderzoeks-
gegevens en met praktijkervaringen uit mijn werk voor Samen Kerk in Nederland 
(SKIN), de landelijke koepelorganisatie voor en door kerken met een migratieachter-
grond in Nederland. Tot slot zal ik enkele reflecties en conclusies delen.

Voor aanvang maak ik graag twee kanttekeningen. Allereerst zijn migrantenchris-
tenen een zeer diverse groep: ze hebben verschillende culturele achtergronden, 
behoren tot verschillende denominaties, en zijn om verschillende redenen en in 
andere periodes naar Nederland gekomen. Ten tweede is het onderzoek naar deze 
geloofsgemeenschappen beperkt en versnipperd, en ook de informatie in God in 
Nederland blijft enigszins summier. Over de meer dan 300.000 oosters- en oriën-
taals-orthodoxe christenen in Nederland is bijvoorbeeld geen aparte informatie 
beschikbaar; de rooms-katholieken, leden van de Protestantse Kerk in Nederland 
(PKN) en van kleine orthodoxe protestantse kerken zijn wel apart benoemd. Dit 
artikel is gebaseerd op de momenteel beschikbare informatie.

Algemene informatie
God in Nederland brengt langere termijn ontwikkelingen in kaart aan de hand van 
drie dimensies van kerkelijke godsdienstigheid: belonging (kerklidmaatschap), belie-
ving (geloofsovertuigingen), en behaving (kerkelijke praktijken). Waar het migran-
tenchristenen betreft worden vooral een aantal zaken bevestigd.



93
Religie & Samenleving – Grant – DOI: 10.54195/RS.24828

93

Allereerst heeft de Rooms-Katholieke Kerk meer leden met een migratieachter-
grond (16% in totaal) dan de PKN (8%), wat in lijn is met de aard van de Rooms-Katho-
lieke Kerk als wereldwijd kerkgenootschap. De groep kleine orthodoxe protestantse 
kerken heeft van alle denominaties het hoogste percentage leden met een migra-
tieachtergrond (23%). De auteurs vermoeden dat dit met name leden zijn van de 
pinksterbeweging die wereldwijd breed verspreid is (Kregting et al. 2025, 47-48). 
Ten tweede beschouwen niet-westerse migranten zichzelf vaker als gelovig, geloven 
ze vaker in een God of hogere macht, participeren ze vaker bij een geloofsgemeen-
schap, gaan vaker naar de kerk en bidden ook vaker dan Nederlanders zonder migra-
tieachtergrond (Kregting et al. 2025, 72-73). Deze gegevens zijn niet verrassend maar 
wel kenmerkend voor niet-westerse migrantenchristenen: het geloof is belangrijk 
voor hen.

Socialisatie en secularisatie
Secularisatie onder migrantenchristenen is nog weinig onderzocht. God in Nederland 
beschrijft niet-kerkelijkheid of seculariteit als de sociale norm in de Nederlandse 
samenleving, waar veel Nederlanders geleidelijk maar succesvol in gesocialiseerd 
zijn geraakt (Kregting et al. 2025, 76-77). Voor de meeste niet-westerse migran-
tenchristenen is geloof (in welke vorm dan ook) wel de sociale norm in herkomst-
landen. Wanneer zij naar Nederland migreren en hier geconfronteerd worden met 
een samenleving waarin niet-kerkelijkheid de norm is, is er geen sprake van een 
geleidelijk proces van socialisatie of van een samenleving die in de loop van enkele 
decennia verandert. Migrantenchristenen komen naar Nederland met een ‘expecta-
tion that [Europeans] would still be Christians today’ (Koning 2011, 83). De ontdek-
king dat dat niet meer het geval is en dat de meerderheid van de Nederlanders niet 
(meer) kerkelijk is, wordt ervaren als een shock (Koning 2011, 104).

Volgens God in Nederland zijn niet-westerse migrantenchristenen naar verhouding 
minder vertegenwoordigd onder de groep seculieren (5%). Nu zou secularisatie van 
migranten beschouwd kunnen worden als een vorm van integratie in de dominante 
samenleving, maar de data laten zien dat daar weinig sprake van is. Het hoge percen-
tage (19%) niet-westerse migrantenchristenen onder de groep ongebonden spiritu-
eel-gelovigen, een groep omschreven als in ‘meerderheid voormalige kerkleden die 
de band met de kerken weliswaar hebben verbroken, maar niet het geloof volledig 
overboord hebben gegooid’, is opvallend (Kregting et al. 2025, 46). Een verklaring 
zou kunnen zijn dat men na migratie naar Nederland kerklidmaatschap tijdelijk on 
hold zet. Na de grote levensgebeurtenis die migratie is, moeten mensen opnieuw 
keuzes maken: welke kerken zijn er in hun nieuwe omgeving, waar voelen ze zich 
thuis, en waar vinden ze antwoorden op hun levensvragen in de confrontatie met 



94
Religie & Samenleving – Grant – DOI: 10.54195/RS.24828

94

een vreemde omgeving? Ook voorgangers van migrantenkerken worden zelf aanvan-
kelijk geconfronteerd met deze vragen. Uit onderzoek (Wielzen 2022) blijkt bijvoor-
beeld dat buitenlandse rooms-katholieke missionarissen die in Nederland komen 
wonen en werken zich over het algemeen goed aanpassen, maar (naast de taal) de 
meeste moeite ervaren met de geseculariseerde Nederlandse samenleving en de 
wijze waarop hierin geloof wordt beleden. Het kost tijd om de vertaalslag naar de 
nieuwe context te maken, een proces dat je ‘geloofsinburgering’ zou kunnen noemen 
(term ontleend aan Esther van Schie).

In God in Nederland wordt gesteld dat velen zonder kerklidmaatschap uiteindelijk 
seculariseren. Of dit betekent dat de 19% ongebonden spiritueel-gelovigen met een 
niet-westerse migratieachtergrond uiteindelijk tot de seculieren gaan behoren, zal 
de toekomst uitwijzen. Het is ook mogelijk dat naar mate kerken er beter in slagen 
om antwoorden te vinden op aan migratie gerelateerde zingevingsvragen en gelo-
vigen met een migratieachtergrond leren begeleiden bij het proces van geloofsinbur-
gering, (een deel van) deze groep uiteindelijk weer een geloofsgemeenschap vindt 
waar men zich thuis voelt.

Identificatie met Nederland
Volgens God in Nederland vindt een relatief hoog aandeel niet-westerse migranten 
(56%) religie van belang voor de Nederlandse identiteit, en vindt 72% het geen goede 
zaak als kerken verdwijnen. Onder Nederlanders zonder migratieachtergrond is dat 
41% respectievelijk 61% (Kregting et al. 2025, 112-14). De koppeling tussen de Neder-
landse identiteit en het christendom is dus relatief sterk bij niet-westerse migran-
tenchristenen. Ze hebben vaak teleurgestelde verwachtingen over hoe christelijk 
Nederland nog is, en waarschuwen dat Nederland de eigen – christelijke – identiteit 
niet mag kwijtraken of vergeten.

God in Nederland onderzoekt in hoeverre religie functioneert als sociaal bindmiddel 
en van invloed is op de sociale cohesie in de samenleving (Kregting et al. 2025, 79). 
Men stelt dat religie de samenhang in de samenleving kan versterken of verzwakken: 
verzwakken als de eigen exclusieve identiteit wordt benadrukt en afgezet tegen 
andersgelovigen, versterken als betrokkenheid van mensen op elkaar, een gedeelde 
identiteit en gezamenlijke normen en waarden centraal staan. Deze vraag is vaker 
gesteld over migrantenkerken, maar dan vanuit specifieke politieke zorgen. Sommige 
Nederlanders vrezen dat als migrantenchristenen eigen kerken starten waar ze hun 
moedertaal spreken, ze zich isoleren van de Nederlandse samenleving en daarmee 
hun integratie hinderen. Maar net zoals bij alle geloofsgemeenschappen hangt het 
er van af hoe religie in migrantenkerken wordt ingezet: als uitsluitingsmechanisme 



95
Religie & Samenleving – Grant – DOI: 10.54195/RS.24828

95

of als sociaal bindmiddel. Onderzoek laat zien dat in werkelijkheid veel migranten-
kerken zich maatschappelijk inzetten, sociale betrokkenheid op andere mensen 
stimuleren en hun leden juist helpen te integreren (Castillo Guerra, Glashouwer en 
Kregting 2008; Van den Toorn et al. 2020; Van der Meer 2010).

Het christelijke geloof is voor migrantenchristenen een bindmiddel om zich te 
verbinden met de – in hun ogen christelijke – Nederlandse identiteit en met chris-
tenen zonder migratieachtergrond. Deze verbinding helpt hen om zich thuis te gaan 
voelen (belonging). Het besef dat christenen in Nederland inmiddels een minderheid 
zijn geworden, daalt inmiddels wel in. Naast de aanvankelijke schok en teleurstel-
ling is ook een andere tendens zichtbaar, die je een missionaire reflex zou kunnen 
noemen. Deze reflex uit zich in een specifieke (religieuze) interpretatie van de reden 
waarom zij in Nederland aanwezig zijn: men ervaart de opdracht om het christendom 
in Nederland te revitaliseren (Koning 2011). Nederland is missiegebied geworden 
voor missionarissen uit het buitenland.

God in Nederland onderzoekt ook hoe bepaalde niet-religieuze momenten in meer 
of mindere mate een gevoel van verbondenheid tussen Nederlanders kunnen 
creëren (Kregting et al. 2025, 98 e.v.). In mijn ervaring resoneren bepaalde niet-reli-
gieuze momenten, zoals Koningsdag en sportevenementen, ook bij migrantenchris-
tenen. Herdenking van momenten uit de Nederlandse ‘vaderlandse’ geschiedenis 
liggen vermoedelijk vaak wat anders. De eerste generatie migranten voelt zich 
ook verbonden met hun herkomstland, en de rol die Nederland in het verleden in 
sommige herkomstlanden heeft gespeeld was niet altijd ongecompliceerd positief, 
denk aan het koloniale en slavernijverleden.

Migratie
Uit God in Nederland blijkt dat kerkleden in het algemeen een iets gereserveerdere 
houding hebben dan niet-kerkelijken ten opzichte van de aanwezigheid van mensen 
met een migratieachtergrond. Zo vindt 51% van de katholieken en 56% van de 
PKN-leden dat er te veel migranten in Nederland wonen, terwijl maar 44% van de 
seculieren en 30% van de Nederlanders met niet-westerse migratieachtergrond deze 
stelling onderschrijft (Kregting et al. 2025, 140-41, 181). Terwijl christenen zonder 
migratieachtergrond dus een iets gereserveerdere houding hebben ten opzichte van 
de aanwezigheid van mensen met een migratieachtergrond, hopen migrantenchris-
tenen vaak dat het gezamenlijke geloof juist voor verbinding zorgt. Dat dit soms 
spanningen oplevert in de onderlinge relaties herken ik uit mijn werk bij SKIN.



96
Religie & Samenleving – Grant – DOI: 10.54195/RS.24828

96

Het gegeven dat 30% van de migranten vindt dat er te veel migranten in Nederland 
wonen, kan verrassend overkomen. Migranten zijn echter in mijn ervaring niet per 
se pro-migratie, de meningen zijn verdeeld. Velen willen zelf geen ‘migrant’ genoemd 
worden, en veel kerkleiders willen niet dat hun kerk een ‘migrantenkerk’ genoemd 
wordt, ook al bestaat de gemeenschap grotendeels uit gelovigen met een migratie-
achtergrond, omdat zij dit ervaren als stigmatiserend en ze ook Nederlanders zonder 
migratieachtergrond willen bereiken. Voor velen lijken hun religieuze overtuigingen, 
hun positie in de familie en op het werk, en hun (bi)culturele achtergrond bepalender 
voor hun identiteitsbeleving dan het gegeven dat ze ooit van het ene land naar het 
andere zijn verhuisd.

Eén reden waarom sommige Nederlanders met een migratieachtergrond niet pro-mi-
gratie zijn, kan te maken hebben met loyaliteit. Men wil met behoudende migratie-
standpunten aantonen dat hun loyaliteit bij Nederland ligt, dat ze erbij willen horen. 
Zoals een voorganger het omschrijft in antwoord op de vraag waarom migranten op 
de PVV stemmen (Verry Patty in Grant 2019): ‘Mensen hebben een verlangen om bij 
de top te horen, en Nederland is de top, denken ze. Ze willen bij de winnaars horen, 
bij degenen die het voor het zeggen hebben.’ Een andere gehoorde redenering is dat 
omdat bepaalde migranten misbruik maken van het Nederlandse systeem, het voor 
andere migranten die wél legitieme verblijfsredenen en goede intenties hebben zo 
moeilijk is geworden om hier geaccepteerd te worden. Tot slot zijn sommigen terug-
houdend specifiek jegens migranten met een niet-christelijke identiteit, omdat men 
Nederland als christelijk land beschouwt en het belangrijk vindt dat dat zo blijft. Dit 
zijn echter allemaal minderheidsopinies, zoals God in Nederland aantoont.

Publieke rol, onderwijs en politiek
Volgens God in Nederland zijn niet-westerse migranten enigszins ‘positiever over de 
publieke rol van religie en de kerken, zien [ze] de kerken liever niet verdwijnen en 
hebben [ze] ook iets meer vertrouwen in de kerken’ (Kregting et al. 2025, 115, voet-
noot 127). 72% van de Nederlanders met niet-westerse migratieachtergrond vindt 
het geen goede zaak als de kerken verdwijnen (tegenover 61% van de Nederlanders 
zonder migratieachtergrond), en ze zijn ‘vaker voorstander van de vrijheid om religi-
euze kleding in het openbaar te mogen dragen, 79% tegen gemiddeld 64%’ (Kregting 
et al. 2025, 142). Over andere concrete manifestaties van de publieke rol van religie 
zijn de verschillen tussen christenen met en zonder migratieachtergrond niet erg 
groot.

Eén zo’n manifestatie is confessioneel onderwijs. Van de christenen zonder migra-
tieachtergrond geeft 21% de voorkeur aan confessioneel onderwijs, tegenover 18% 



97
Religie & Samenleving – Grant – DOI: 10.54195/RS.24828

97

van de christenen met een niet-westerse en 12% met een westerse migratieach-
tergrond (Kregting et al. 2025, 113). Een van de weinige gepubliceerde artikelen die 
raakt aan dit thema beschrijft de relatie tussen kerk, familie en school bij jongeren 
van de kerk MCTC (Maranatha Community Transformation Center) in Amsterdam Zuid-
oost (Wartena, Bertram-Troost en Miedema 2008). In deze casus geven de jongeren, 
die geen christelijk onderwijs volgen en behoorlijk kritisch zijn op hun scholen, toch 
de voorkeur aan religieus pluralistische scholen met goed onderwijs over religie én 
ruimte om daarover van gedachten te wisselen, boven christelijke scholen. Als reden 
geven ze aan het belangrijk te vinden om meer te leren over anderen, en ze zien 
het als een kans om hun geloof te kunnen delen met niet-christenen. In de praktijk 
blijken algemene scholen echter niet altijd ruimte voor onderwijs en gesprek over 
religie te bieden.

Wat betreft politiek en religie is het beeld vergelijkbaar divers: migrantenchristenen 
stemmen op allerlei verschillende politieke partijen, niet automatisch op christe-
lijke partijen (Grant 2019). Het democratische stelsel wordt wel positief gewaardeerd 
(Kuijsten 2020, 15): ‘Christian migrants in the Netherlands maintain a primarily posi-
tive perception of democracy. (…) The majority (…) defined democracy through liberal 
and deliberative concepts. Individual freedom, religious freedom, self-determination 
by the people and a civic share in governmental power were revealed to be the most 
appreciated aspects of democracy.’ Hieruit spreekt het belang dat velen hechten aan 
vrijheid (van religie), autonomie en burgerparticipatie – mede ingegeven door erva-
ringen in herkomstlanden.

Uit de beschikbare gegevens komt een beeld naar voren waarbij in elk geval een deel 
van de niet-westerse migrantenchristenen behoefte heeft aan vrijheid en ruimte om 
hun geloof te uiten en met anderen te delen, ook in het publieke domein, en het 
geloof dus niet uitsluitend beschouwt als een privézaak voor ‘achter de voordeur’. 
Dat kan op school zijn, of door kerken te behouden, of door religieuze kleding in 
het openbaar te mogen dragen, of wellicht nog op andere manieren die niet door 
God in Nederland zijn onderzocht. Men uit bezwaar wanneer die ruimte wordt inge-
perkt doordat een overheid (of een school, etc.) dominant-seculier beleid voorstaat 
en religie strikt delegeert tot het privédomein. Dominant-seculier beleid wordt door 
beleidsmakers als ‘neutraal’ beschouwd, maar gaat vaak wel degelijk gepaard met 
bepaalde normen en waarden die niet altijd in lijn zijn met de geloofsovertuigingen 
van christenen met een migratieachtergrond.



98
Religie & Samenleving – Grant – DOI: 10.54195/RS.24828

98

Veranderingsprocessen
God in Nederland beschrijft een aantal veranderingsprocessen in de Nederlandse 
samenleving tussen 1966 en 2024. Een van die veranderingsprocessen is religieuze 
individualisering. De beschikbare data over christenen met een migratieachter-
grond zijn te beperkt om verstrekkende uitspraken te kunnen doen, maar migran-
tenchristenen hebben zich wel te verhouden tot deze Nederlandse samenleving. 
Een aantal zaken herken ik uit de praktijk. Zo is individualisering van het geloof op 
bepaalde wijze ook merkbaar onder migrantenchristenen. Door migratie komen ze 
in een andere context terecht waar seculariteit de sociale norm is. Dit beïnvloedt de 
vanzelfsprekendheid van sociale gewoontes en verwachtingen binnen hun gemeen-
schap in herkomstland. Sommige kerken migreren mee: zij stellen in Nederland 
kerkleiders aan voor zielzorg aan kerkleden die hierheen zijn verhuisd, en planten 
hier nieuwe kerken. Diasporagemeenschappen kunnen zo in Nederland naar hun 
eigen vertrouwde kerk blijven gaan, wat houvast biedt in een (aanvankelijk) vreemde 
omgeving. Anderen maken gebruik van de keuzemogelijkheden die de nieuwe Neder-
landse context biedt om andere wegen te verkennen. Zo is een verschuiving merk-
baar van traditionele denominaties richting evangelische en pinksterkerken, en gaan 
soms migranten met een niet-christelijke achtergrond over tot het christelijk geloof 
(bijv. christenen met een moslimachtergrond). Met name geloofsgemeenschappen 
wiens religieuze tradities nauw verweven zijn met de cultuur in hun herkomstland 
staan voor een behoorlijke uitdaging van culturele overdracht aan jongere genera-
ties die gevormd zijn in de Nederlandse cultuur. Dit biedt kansen voor evangelische 
en pinksterkerken, die cultureel gezien door hun gebruik van popmuziek en moderne 
media meer aansluiten bij de hedendaagse westerse cultuur. Maar ook evangelische 
en pinksterkerken die door niet-westerse migrantenchristenen zijn opgericht staan 
voor de uitdaging hoe hun jongeren goed te begeleiden in hun religieuze identiteit-
sontwikkeling. In de Nederlandse context waarin seculariteit en multiculturaliteit en 
-religiositeit de norm zijn, worden jongere generaties geconfronteerd met andere 
vragen dan opvoeders van de eerste generatie gewend zijn.

Slotreflectie
Er blijkt in God in Nederland sprake van twee tegenovergestelde trends: enerzijds 
blijft het aantal christenen in Nederland dalen, met name onder de traditionele 
volkskerken (Kregting et al. 2025, 73), anderzijds blijft de groep migrantenchris-
tenen groeien als gevolg van migratie. Sinds 2015 hebben grotere groepen met 
name orthodoxe christenen uit Eritrea, Syrië en Oekraïne zich in Nederland geves-
tigd, en ook immigratie uit andere landen blijft een factor. Als gevolg hiervan groeit 
de aandacht onder gevestigde kerken voor contact met migrantenchristenen, zoals 
bijvoorbeeld blijkt uit de inzet van organisaties zoals o.a. ICP (Intercultural Church 



99
Religie & Samenleving – Grant – DOI: 10.54195/RS.24828

99

Plants), Stichting Geloofsinburgering, Connecting Churches en de PKN. Ook blijven 
discussies over voortgezet gebruik van vrijkomende kerkgebouwen door nieuwere 
kerkgemeenschappen aanhouden (Kregting en Copier 2021) en worden regelmatig 
kerkgebouwen verkocht aan kerkgemeenschappen met migratieachtergrond.

Een ander gevolg is dat het verschil in godsdienstigheid tussen niet-westerse migran-
tenchristenen en de meerderheid van de Nederlandse bevolking toeneemt. Dit is 
vergelijkbaar met wat God in Nederland omschrijft als ‘toenemende polarisatie 
tussen kleinere orthodox protestante kerken en mainstream Nederland’ (Kregting et 
al. 2025, 157). God in Nederland constateert bovendien dat Gen Z (jongeren geboren 
tussen 2001 en 2007) meer openstaat voor kerk en religie, vaker kerklid is en vaker 
geloven in God of een hogere macht, en ook positiever staat tegenover publieke rol 
van religie en de kerken (Kregting et al. 2025, 117). Deze ‘conservatieve heroriëntatie’ 
doet ‘hen weer richting de kerken kijken’ (Kregting et al. 2025, 159). Meerdere multi-
culturele kerken geven aan momenteel hard te groeien doordat meer jongeren, van 
verschillende achtergronden, naar hun kerken komen. Het lijkt een logische match: 
mensen met een duidelijke boodschap die ze graag willen delen en mensen die meer 
willen leren over het geloof weten elkaar te vinden.

De vraag is in hoeverre deze groepen inderdaad naar elkaar zullen toegroeien. God 
in Nederland constateert de stabilisering van een ‘harde kern’ van gelovigen. Zal in 
een volgende editie van God in Nederland blijken dat de kleinere orthodox protes-
tantse kerken, niet-westerse migrantenchristenen en een deel van Gen Z elkaar 
hebben gevonden in deze ‘harde kern’? Op veel religieuze thema’s lijkt er sprake van 
vergelijkbaar behoudende standpunten, maar op het thema migratie is het verschil 
best groot en op een aantal kwesties (o.a. geloofsvragen als gevolg van migratie en 
overdracht aan volgende generaties) hebben kerken nog maar in wisselende mate 
adequate antwoorden gevonden. Of een gedeelde ervaring als religieuze minder-
heid voldoende zal blijken om de onderlinge verschillen te overbruggen, zal toekom-
stig onderzoek hopelijk uitwijzen.

Literatuurlijst
Castillo Guerra, Jorge, Marjolein Glashouwer en Joris Kregting. 2008. Tel Je Zegeningen. Het maat-

schappelijk rendement van christelijke kerken in Rotterdam en hun bijdrage aan sociale cohesie. Kaski.
De Hart, Joep, en Pepijn van Houwelingen. 2018. Christenen in Nederland. Kerkelijke deelname en chris-

telijke gelovigheid. Sociaal en Cultureel Planbureau.
Grant, Madelon, red. 2019. Beelddragen. De wereldkerk en haar politieke opdracht. Sallux & Groen van 

Prinsterer Foundation.
Koning, Danielle. 2011. Importing God: The Mission of the Ghanaian Adventist Church and Other Immi-

grant Churches in the Netherlands. Proefschrift, Vrije Universiteit Amsterdam.
Kregting, Joris, en Jorien Copier. 2021. Het gebruik van gebedshuizen door migrantenkerken. Kaski.



100
Religie & Samenleving – Grant – DOI: 10.54195/RS.24828

100

Kregting, Joris, Fred van Lieburg en Paul Vermeer. 2025. God in Nederland 1966-2024. HDC Centre for 
Religious History, Vrije Universiteit.

Kuijsten, Tim. 2020. A multicultural understanding of Democracy. Interpretations of Democracy by Chris-
tian migrants. Masterscriptie, Universiteit Utrecht.

Van den Toorn, Jessica, Maarten Davelaar, Ahmed Hamdi, Leyla Reches en Milan van Keulen. 2020. 
Omvang en karakter van de maatschappelijke activiteiten van levensbeschouwelijke organisaties in 
Rotterdam. Verwey Jonker Instituut.

Van der Meer, Naomi. 2010. Believers in the Universal Church: Processes of Self-Identification among 
Catholic Immigrants of African Descent in the Dutch Religious Landscape. LIT Verlag.

Wartena, Sjoukje, Gerdien Bertram-Troost en Siebren Miedema. 2008. “Christian Immigrant Youth 
from the Maranatha Community Transformation Center: in between Family, Church and School. 
A Case Study in Amsterdam Zuidoost.” In A Moving God: Immigrant churches in the Netherlands, 
geredigeerd door Mechteld Jansen en Hijme Stoffels. LIT Verlag.

Wielzen, Duncan. 2022. Notitie Welzijn buitenlandse missionarissen. Kaski & NIM.




